
This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 86 

  

Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi 

dalam Prolog Kitab Ayub 

 
Randy Frank Rouw 

Sekolah Tinggi Filsafat Theologia Jaffray Makassar 

*randyrouw@gmail.com 

 

Recevied: 14 Februari 2025       Accepted: 13 Januari 2026      Published: 23 Januari 2026 

 
Abstrak 

Beberapa ahli berpendapat bahwa dialog Tuhan-Satan dalam prolog Kitab Ayub dapat 
ditiadakan tanpa mengurangi koherensi narasi penderitaan. Artikel ini menentang 
pandangan tersebut dengan menunjukkan bahwa dialog ini memiliki fungsi teologis dan 
naratif yang krusial. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis 
teks, mencakup empat tahapan: (1) analisis leksikal teks Ibrani untuk mengidentifikasi kata-
kata kunci seperti tam, h inna m, dan 'avdi; (2) analisis naratif-ironis yang mengintegrasikan 
fungsi frame narrative dan ironi dramatis; (3) analisis intertekstual yang menghubungkan 
dialog dengan tradisi Hamba yang Menderita (Yesaya 40–55) dan penderitaan Kristus; serta 
(4) sintesis keempat analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan 
menciptakan ironi dramatis esensial yang memberikan perspektif ilahi kepada pembaca, 
membangun tema "penderitaan tanpa sebab" (h inna m), menetapkan status Ayub sebagai 
hamba Tuhan ('avdi), dan membentuk pola tipologis yang menghubungkan Ayub dengan 
Kristus. Dialog ini bukan elemen naratif yang dapat ditiadakan, melainkan fondasi 
hermeneutis yang membuka pemahaman tentang ironi penderitaan orang benar dan tipologi 
kristologis dalam Kitab Ayub. 
 
Kata-kata Kunci: dialog Tuhan-Satan, kitab Ayub, ironi dramatis, tipologi Kristus, 
penderitaan tanpa sebab 
 

Abstract 
Several scholars argue that the dialogue between God and Satan in the prologue of the Book of 
Job can be omitted without consequence, suggesting that the narrative of suffering remains 
coherent even without this conversation. However, this article contends that this dialogue 
possesses crucial theological and narrative functions. Using a qualitative approach with textual 
analysis methods, this research comprises four integrated stages: (1) lexical analysis of Hebrew 
text to identify key terms such as tam, ḥinnām, and 'avdi; (2) narrative-ironic analysis that 
integrates the function of frame narrative and dramatic irony; (3) intertextual analysis 
connecting the dialogue with the tradition of the Suffering Servant (Isaiah 40–55) and Christ's 
suffering; and (4) synthesis of all four analyses. The findings demonstrate that the God-Satan 
dialogue creates essential dramatic irony that provides divine perspective to readers, builds the 
theme of "suffering without cause" (ḥinnām), establishes Job's status as "my servant" ('avdi), 
and forms typological patterns linking Job to Christ. This dialogue is not a dispensable narrative 
element but a hermeneutical foundation that opens understanding of the irony of righteous 
suffering and the Christological typology in the Book of Job. 
 

 Jurnal Kala Nea 
ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online) 

 Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 86-105 
 http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index 

DOI: https://doi.org/10.61295/kalanea.v6i2.180 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 87 

Keywords: book of Job, dramatic irony, Christ typology, God-Satan dialogue, suffering without 

cause  

 

PENDAHULUAN 

Dialog antara Tuhan dengan Iblis dalam prolog Kitab Ayub merupakan salah 

satu teks yang sulit dalam Perjanjian Lama. Terdapat beberapa masalah yang 

terkadang disinggung para ahli terkait kemunculan “Iblis” dalam teks ini: Apakah 

tokoh ini benar-benar sosok Iblis yang jahat yang ditemukan di Perjanjian Baru? Jika 

memang sosok ini adalah Iblis, musuh Allah, bagaimana ia bisa ada dan berdialog 

dengan Tuhan? Apakah Iblis salah satu anak-anak Allah juga? Di mana lokasi 

perbincangan tersebut? Para ahli sudah mencoba membahas isu-isu tersebut 

(Andersen, 2011; Balentine, 2006, pp. 48–66; Clines, 2017; Habel, 1985, pp. 88–95; 

Hartley, 1988b; Konkel, 2016; Longman III, 2012; Simonetti & Marco, 2006, pp. 4–12; 

Walton, 2012; Walton & Longman III, 2015b). Kemunculan kata “Iblis” dalam teks ini 

juga mendorong beberapa orang untuk membangun doktrin atau teologi mengenai 

Iblis dari prolog Ayub ini (Devina, 2017, p. viii; Rumbay & Parengkuan, 2021, p. 97; 

Sandrianto, 2020, p. 71; Stevanus, 2019, pp. 128–129; Tolanda & Maiaweng, 2011, p. 

53).   

Tujuan penulisan artikel ini bukan untuk menjawab permasalahan-

permasalahan yang sempat disinggung ataupun mencoba membangun sebuah 

doktrin mengenai Iblis dari prolog Ayub. Artikel ini mengamati fungsi dari teks dialog 

antara Tuhan dan si pendakwa yang muncul 2 kali dalam prolog Kitab Ayub. Melalui 

artikel ini, penulis hendak menentang anggapan bahwa dialog Ilahi antara Tuhan dan 

Satan dapat ditiadakan. Penulis menyoroti secara khusus pernyataan Katherine J. Dell 

yang berkata bahwa tidaklah mengapa jika teks dialog Allah dan Iblis ditiadakan; 

narasi penderitaan Ayub masih masuk akal tanpa adanya teks dialog antara Tuhan 

dan Iblis (Dell, 2019). Pandangan Dell ini mengimplikasikan bahwa dialog Tuhan-

Satan bersifat sekunder dan tidak esensial bagi pemahaman teologis Kitab Ayub. 

Penulis tidak setuju bahwa narasi dialog Ilahi ini tidak mengapa ditiadakan. 

Di sisi lain, beberapa cendekiawan tidak secara eksplisit mendukung bahwa 

dialog Tuhan dan Satan tidaklah mengapa ditiadakan, namun secara implisit 

meminggirkan signifikansi dialog ini karena titik utama pesan teologi dari Kitab Ayub 

berada di bagian puisinya (Ayub 3-42:6). Shield (2010, p. 255,270) melihat bahwa 

pusat kisah Ayub ada pada hikmat Tuhan yang tergambar dari dialog puitis Ayub dan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 88 

teman-temannya serta dari jawaban Tuhan sendiri dan sama sekali tidak melibatkan 

tokoh “Satan”. Secara tidak langsung Shield memandang “Satan” adalah tokoh yang 

tidak terlalu penting yang ditiadakan di pertengahan kitab. Senada dengan Shields, 

ketika meneliti Ayub 2 dan 42:7-10 sebagai jembatan antara narasi dan puisi, Cho 

(2017) percaya bahwa bagian puisi Ayub (3-42:6) merupakan inti pesan teologis 

kitab Ayub, yang mana tidak ada referensi terhadap tokoh Satan dalamnya. Cook 

(2011) mengungkapkan bahwa peran Satan terbatas dan tidak muncul dalam bagian 

terpenting di Kitab Ayub, yaitu bagian puisi. Page (2007) punya pandangan yang 

sama: Satan tidak muncul dalam bagian terpenting di Kitab Ayub dan menjadikannya 

tokoh yang tidak signifikan. Newsome (2009) yang melihat kitab Ayub dalam suara 

teologis yang beragam, melihat bahwa narasi penderitaan dan keadilan Allah tidak 

bergantung pada prolog Kitab Ayub. Hal ini juga senada dengan beberapa ahli lainnya 

(Seow, 2013; Alter, 2011). Alter (2011) melihat bahwa drama dan refleksi teologis 

utama terjadi dalam bagian puitis, yang berdiri secara independen dari konteks 

prolog.  

Pandangan di atas tidak secara langsung menunjukkan bahwa narasi 

penderitaan Ayub tetap koheren tanpa dialog Tuhan dan Satan. Namun, pandangan-

pandangan tersebut secara tidak langsung dapat memberi kesan bahwa dialog 

Tuhan-Satan sebagai sesuatu yang dapat ditiadakan. Marginalisasi fungsi dialog 

Tuhan-Satan ini berpotensi mengabaikan kontribusi teologis penting yang diberikan 

oleh narasi surgawi dalam prolog terhadap keseluruhan pesan Kitab Ayub. 

Penulis berargumen bahwa dialog Tuhan dan Satan punya signifikansi besar 

dalam narasi Ayub. Penulis sependapat dengan pandangan bahwa nilai teologi Kitab 

Ayub memang nampak terpusat pada bagian puisi yang punya porsi besar dalam 

kitab ini. Penulis juga mengakui bahwa karakter “Satan” tidak muncul setelah prolog 

dan tidak membawa pengaruh dalam kelanjutan kisah Ayub. Meski demikian, 

penulisan dialog Satan dan Tuhan tetap memiliki tempat yang penting dalam Kitab 

Ayub. Penulis berargumen bahwa dialog ini tidak bisa ditiadakan karena teks ini 

semakin memperkuat ironi yang juga menjadi salah satu tema besar dalam Kitab 

Ayub: orang benar yang harus mengalami penderitaan. Seperti yang diungkapkan 

Kwon, Kitab Ayub berisi gagasan kuat akan ironi (2023, p. 115). 

Kepentingan dialog Tuhan-Satan didukung oleh beberapa ahli. Fox (2018, p. 

18) menyebutkan: “For Job to maintain his faith when justice fails and suffering 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 89 

makes no sense is precisely the challenge the satan presented.” Satan membawa 

tantangan bagi Ayub yang tetap setia meskipun ketidakadilan muncul dan 

penderitaan sangat sulit dipahami. Saleem tidak secara eksplisit menunjukkan bahwa 

dialog Tuhan-Iblis memperkuat ironi orang benar yang menderita. Saleem (2022, p. 

388) menyatakan bahwa dialog Tuhan-Satan yang sebenarnya menantang pandangan 

tradisional bahwa seseorang menderita karena dosa atau kejahatan. Christo (2000, p. 

282) dan Alter (2011) memandang bahwa prolog Kitab Ayub, khususnya percakapan 

Tuhan dan Satan, menjadi sebuah ironi dramatis. Christo (2000, p. 282) 

menambahkan, dalam kegelapan Satan, tokoh yang lain bergumul akan kebenaran 

Ayub dan keadilan Tuhan. Tokoh-tokoh lain terlihat “buta” dan tidak mengerti bahwa 

semua penderitaan Ayub bermula dari dialog Tuhan dan Iblis. Newsome (2009) 

menyebutkan bahwa dialog Tuhan-Satan menunjukkan kompleksitas penderitaan-

keadilan dan memperkuat ironi orang benar yang harus menderita. Aimers (2012, p. 

57) berargumen bahwa Satan dalam kisah Ayub (Joban Satan) mempunyai peran 

sentral dalam kisah Ayub dan hal ini tentu saja secara tidak langsung memberi kesan 

dialog Tuhan-Iblis punya peran yang signifikan. Namun, studi-studi di atas belum 

secara sistematis menghubungkan fungsi dialog Tuhan-Satan dengan dimensi 

tipologis Kitab Ayub, khususnya bagaimana dialog ini menjadi fondasi pola 

penderitaan yang menghubungkan Ayub dengan Yesus Kristus. Inilah gap penelitian 

yang akan diisi oleh artikel ini. 

Beberapa ahli telah menyinggung kaitan antara Ayub dan Yesus. Larrimore 

(2013, p. 29) menyebutkan Yesus adalah “tipe” dari Yesus. Mengutip perkataan 

Jerome, Larrimore menulis bahwa nama Ayub  berarti penderitaan dan ia menjadi 

prafigur Kristus (Expos. interlin. Job 1. Patrologia Latina 23,1475C.; 2013, p. 29). 

Membahas penafsiran Karl Barth, Ticciati menunjukkan bahwa Barth percaya Ayub 

merupakan tipe Yesus – saksi dari Saksi yang Sejati (Barth, 1956, p. 388 dikutip 

Ticciati, 2005, p. 13). Greenstein (2019, p. xviii) menyinggung akan sumber-sumber 

Kristiani mula-mula mengaitkan Ayub dengan Yesus sebagai “hamba yang menderita” 

(Yes. 53). Hartley (1988a, p. vii) juga menyebutkan bahwa Kitab Ayub memiliki 

kepentingan teologi kanon dan salah satunya adalah tema orang benar yang 

menderita menjadi koneksi dengan teologi penebusan di dalam Kristus. Chase (2024) 

dalam artikel terbarunya mengajak pembaca untuk melihat Kristus dalam Kitab Ayub 

melalui pendekatan pembacaan tipologis. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 90 

Kebaruan yang penulis tawarkan adalah menunjukkan bahwa teks dialog 

Tuhan-Satan menciptakan ironi dramatis esensial yang memberikan perspektif ilahi 

kepada pembaca, membangun tema "penderitaan tanpa sebab" (ḥinnām) yang 

menjadi kunci teologis, menetapkan status Ayub sebagai "hamba-Ku" ('avdi) yang 

menghubungkan dengan tradisi Hamba yang Menderita (Yesaya 40–55), dan 

membentuk pola struktural penderitaan orang benar yang secara spesifik menunjuk 

kepada Kristus. Artikel ini tidak hanya mempertahankan signifikansi dialog Tuhan-

Satan melawan pandangan yang meminggirkannya, tetapi juga menunjukkan dimensi 

kristologis yang sebelumnya kurang mendapat perhatian. Dialog Tuhan-Satan bukan 

sekadar elemen naratif prolog, melainkan kunci hermeneutis yang membuka 

pemahaman tentang ironi penderitaan orang benar dan pola tipologis yang 

menghubungkan Ayub dengan Yesus, di mana penderitaan redemptif (bukan 

retributif) Ayub menjadi fondasi pemahaman penderitaan Kristus.  

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis teks 

(textual analysis) terhadap dialog Tuhan-Satan dalam prolog Kitab Ayub (1:6-12; 2:1-

7). Metode analisis teks dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengungkap 

makna dan fungsi teologis teks Alkitab melalui pemeriksaan mendalam terhadap 

bahasa, struktur, dan konteks literatur (Stuart, 2009; Tate, 2008). Analisis dilakukan 

melalui empat tahapan yang saling terkait. Pertama, analisis leksikal teks Ibrani  

(lexical analysis) untuk mengidentifikasi kata-kata kunci yang signifikan secara 

teologis, khususnya tam (saleh), yašar (jujur), ḥinnām (tanpa sebab), an 'avdi (hamba-

Ku). Pendekatan ini mengikuti prinsip eksegetis yang menekankan pentingnya studi 

kata dalam bahasa asli untuk memahami nuansa makna yang mungkin hilang dalam 

terjemahan (Fee & Stuart, 2014; Grant R. Osborne, 2012). Kedua, analisis naratif-

ironis (narrative-ironic analysis) yang mengintegrasikan fungsi frame narrative dan 

ironi dramatis. Analisis ini mengidentifikasi bagaimana dialog surgawi memberikan 

perspektif ilahi kepada pembaca yang tidak dimiliki karakter dalam narasi, 

menciptakan ironi dramatis esensial (Newsom, 2009; Sternberg, 1985). Ironi 

dramatis adalah teknik literatur di mana pembaca memiliki pengetahuan yang tidak 

dimiliki karakter, menciptakan ketegangan interpretatif yang produktif (Clines, 2017; 

Muecke, 2021). Ketiga, analisis intertekstual (intertextual analysis) menghubungkan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 91 

dialog dengan tradisi Hamba yang Menderita dalam Yesaya 40–55 dan pola 

penderitaan Kristus di Perjanjian Baru. Pendekatan intertekstual mengakui bahwa 

teks Alkitab saling terkait dan bahwa pemahaman penuh suatu teks memerlukan 

identifikasi gema, alusi, dan pola tipologis dengan teks lain dalam kanon (Beale, 2012; 

Hays, 1989). Keempat, sintesis keempat hasil analisis untuk menunjukkan bahwa 

dialog Tuhan-Satan tidak dapat dihilangkan tanpa kehilangan dimensi teologis, 

naratif, dan tipologis yang krusial. Data penelitian meliputi teks Kitab Ayub dalam 

bahasa Ibrani (Biblia Hebraica Stuttgartensia), komentar-komentar akademik 

bereputasi (Andersen, Hartley, Longman, Greenstein, Ash), dan artikel-artikel jurnal 

internasional terpercaya yang membahas Kitab Ayub, ironi dramatis, dan tipologi 

kristologis. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Analisis Teks: Studi Kata-kata Kunci yang Membangun Kepentingan Dialog 

Tuhan-Satan 

 

Saleh dan Jujur (ם ָּ֧ ר ת  ָׁ֛  (וְי ש 

ם ָּ֧ ר ת  ָׁ֛  merupakan frasa yang muncul sebanyak tiga kali dalam (tām weyašar) וְי ש 

pasal 1 & 2 (1:1,8; 2:3) dan menjadi deskripsi karakter sentral yang membangun ironi 

dramatis dalam Kitab Ayub. Kata ם ָּ֧  ”memiliki arti “lengkap, utuh atau sempurna ת 

(H8535 - Tām - Strong’s Hebrew Lexicon (Kjv)). Dalam konteks Ayub, ם ָּ֧  tidak merujuk ת 

pada kesempurnaan tanpa dosa (sinless perfection), melainkan integritas moral dan 

ketaatan Ayub yang utuh kepada Allah. Greenstein (2019, p. 45) menjelaskan 

bahwa ם —"menggambarkan seseorang yang memiliki "wholehearted devotion ת 

ketaatan yang tidak terbagi kepada Allah. Hartley (1988, p. 68) menekankan 

bahwa ם  dalam konteks hikmat Israel merujuk pada karakter internal seseorang ת 

yang bebas dari kepalsuan dan kemunafikan.  

Kata ר  - memiliki arti “lurus, benar, atau adil” (H3477 - Yāšār (yašar) י ש 

Strong’s Hebrew Lexicon (Kjv), n.d.). Longman III (2012, p. 78) menjelaskan 

bahwa ר  merujuk pada tindakan etis eksternal—seseorang yang jujur dan adil י ש 

dalam interaksinya dengan sesama manusia. Jika ם  menggambarkan karakter ת 

internal Ayub, maka ר םmenggambarkan karakter eksternal dari Ayub. Frasa י ש  ָּ֧ ר ת  ָׁ֛  וְי ש 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 92 

dengan demikian menciptakan potret holistik dari kesalehan Ayub: ia saleh secara 

internal (tam) dan benar secara eksternal (yašar). 

Yang signifikan secara teologis adalah bahwa Tuhan sendiri yang memberikan 

kesaksian ini dalam dialog ilahi (1:8; 2:3). Tanpa dialog Tuhan-Satan, pembaca tidak 

memiliki otoritas ilahi untuk mempercayai bahwa Ayub benar-benar ם ר ת   Clines .וְי ש 

(2017, p. 21) menekankan bahwa kesaksian ilahi ini "bukan sekadar opini narator, 

tetapi pernyataan teologis yang tidak dapat dibantah." Dialog inilah yang menetapkan 

Ayub sebagai figur yang benar-benar saleh, bukan hanya di mata manusia, tetapi di 

mata Tuhan, suatu fondasi yang esensial untuk membangun ironi dramatis dalam 

kitab ini. 

 

Tanpa Sebab (חִנ ם) 

Kata חִנ ם (ḥinnām) adalah kata kunci teologis yang muncul 2 kali di prolog 

(1:9; 2:3) dan 2 kali di bagian lain Kitab Ayub (9:17; 22:6). Kata ini menjadi pusat 

perdebatan antara Tuhan dan Satan dan terkait dengan motivasi dari kesalehan 

hidup Ayub. Kata חִנ ם bisa diterjemahkan “gratis, tanpa sebab, tanpa alasan, untuk 

kesia-siaan” tergantung pada konteksnya (H2600 - Ḥinnām - Strong’s Hebrew Lexicon 

(Kjv)).  

Dalam Ayub 1:9, Satan bertanya ם חִנ ָּ֔ ַֽ א ה  ֵ֥ וֹב י ר  ים׃ אִיּ֖  haḥinnām yare' 'iyyov) אֱלֹהִַֽ

'elohim) – “Apakah Ayub takut akan Allah tanpa sebab?” Pertanyaan ini mengandung 

tuduhan teologis fundamental: Satan meragukan apakah manusia dapat memiliki 

hubungan dengan Allah demi Allah sendiri ataukah hubungan ini hanya transaksional 

berdasarkan berkat material yang diperoleh. Fox (2018, p. 11) menyatakan bahwa 

pertanyaan Satan ini "menyentuh inti dari apa artinya memiliki iman yang sejati—

apakah kita mengasihi Allah demi diri-Nya atau demi apa yang kita dapatkan dari-

Nya." 

Dalam Ayub 2:3, Tuhan merespons dengan kata yang sama: 

נִי ֵ֥ תְסִית  וֹבּ֖֖ ו  ו  לְעֵ֥ ַֽם׃ לְב   meskipun engkau telah“ – (wattəsiteni vo ləval'o ḥinnām) חִנ 

membujuk Aku melawan dia untuk mencelakankannya tanpa alasan”. Saleem (2022, 

p. 395) menunjukkan bahwa penggunaan חִנ ם oleh Tuhan di sini mengandung ironi 

yang mendalam: Tuhan mengakui bahwa penderitaan Ayub terjadi "tanpa alasan" 

dari perspektif teologi retribusi Ayub tidak berdosa, namun ia menderita. Greenstein 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 93 

(2019, p. 52) menyebut pengakuan Tuhan ini sebagai "salah satu pernyataan teologis 

paling berani dalam Perjanjian Lama" Tuhan sendiri mengakui bahwa penderitaan 

tidak selalu berkorelasi dengan dosa. 

Konsep חִנ ם (ḥinnām) hanya dapat dipahami dengan konteks dialog Tuhan-

Satan. Tanpa adanya dialog ini, pembaca tidak akan tahu bahwa penderitaan Ayub 

adalah “tanpa sebab” dari perspektif teologi retribusi dan pembaca akan cenderung 

setuju dengan tuduhan teman-teman Ayub bahwa ia menderita karena dosa 

tersembunyi. Dialog Tuhan-Satan dengan semikian mengubah paradigma teologis 

tentang penderitaan: dari konsep yang sederhana dan dianggap pasti benar (ketaatan 

akan diganjar berkat dan ketidaktaatan akan diganjar kutuk)  menjadi konsep yang 

lebih kompleks di mana orang benar dapat menderita “tanpa alasan” dalam rencana 

ilahi yang misterius. Hartley (1988, p. 73) menegaskan bahwa tema חִנ ם ini 

menjadi fondasi bagi pemahaman penderitaan redemptif yang nantinya digenapi 

dalam Kristus. 

 

Hamba-Ku (י  (עַבְדִִּ֣

Gelar י בְדִִּ֣  digunakan Tuhan untuk menyebut Ayub (avdi – hamba-Ku‘) ע 

sebanyak tiga kali dalam dialog Ilahi (1:8; dua kali dalam 2:3) dan dua kali digunakan 

di pasal 42 (ayat 7 & 8). Kata ‘avdi berasal dari kata dasar עֶבֶד (‘eved) yang merujuk 

pada “budak, hamba” dalam konteks sekuler maupun religius (H5650 - ʿeḇeḏ - Strong’s 

Hebrew Lexicon (Kjv)). Namun, ketika Tuhan sendiri menyebut seseorang sebagai -

בְדִי   gelar ini menjadi gelar kehormatan yang menandakan hubungan ,("hamba-Ku") ע 

kovenan (perjanjian) yang istimewa antara Tuhan dan individu tersebut. 

Dalam tradisi Perjanjian Lama, gelar בְדִי  diberikan kepada tokoh-tokoh kunci ע 

dalam sejarah keselamatan: Abraham (Kej. 26:24), Musa (Yos. 1:1-3), Daud (1 Taw. 

17:7), dan para nabi (Amos 3:7). Walton (2012, p. 56) menjelaskan bahwa gelar ini 

"menandakan bahwa individu tersebut adalah instrumen pilihan Allah untuk 

melaksanakan rencana-Nya dalam sejarah." Yang sangat signifikan adalah 

bahwa dialog Tuhan-Satan adalah satu-satunya tempat dalam Kitab Ayub di mana 

Tuhan secara langsung menyebut Ayub sebagai בְדִי  dalam konteks sebelum dan ע 

selama penderitaannya (1:8; 2:3). 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 94 

Balentine (2006, p. 52) menekankan bahwa penggunaan gelar בְדִי  dalam ע 

dialog Tuhan-Satan menghubungkan Ayub dengan tradisi "Hamba yang Menderita” 

dalam Yesaya 40-55, khususnya Yesaya 52:13-53:12. Dalam Yesaya 52:13, Tuhan 

berkata: בְדִי י שְכִיל הִנ ה  dan ,("hinneh yaskil 'avdi, "Lihatlah, hamba-Ku akan berhasil) ע 

kemudian menggambarkan penderitaan hamba tersebut (Yes. 53:3-5). Greenstein 

(2019, p. xviii) menyinggung bahwa sumber-sumber Kristen mula-mula secara 

eksplisit mengaitkan Ayub dengan Yesus sebagai "hamba yang menderita" 

berdasarkan gelar בְדִי  .ini dan pola penderitaan yang serupa ע 

Tanpa dialog Tuhan-Satan, gelar בְדִי  tidak akan muncul dalam konteks ע 

penderitaan Ayub, dan kaitan tipologis antara Ayub dan "Hamba yang Menderita" 

dalam Yesaya, dan pada akhirnya dengan Kristus, akan jauh lebih lemah. Dialog inilah 

yang menetapkan Ayub sebagai בְדִי  Tuhan yang setia meskipun menderita, suatu ע 

pola yang digenapi dalam Yesus sebagai יְהו ה עֶבֶד ('eved YHWH, "Hamba Tuhan") 

dalam Filipi 2:7. 

 
Analisis Naratif-Ironis: Dialog sebagai Kerangka Naratif dan Ironi Dramatis 

Dialog Tuhan-Satan berfungsi sebagai kerangka naratif (frame narrative) yang 

memberikan perspektif ilahi kepada pembaca dan menciptakan ironi dramatis yang 

esensial untuk memahami seluruh Kitab Ayub. Kedua fungsi ini saling terkait dan 

tidak dapat dipisahkan. 

 
Dialog sebagai Frame Narrative dan Perspektif Ilahi 

Kitab Ayub memiliki struktur unik: narasi prosa (prolog 1:1-2:13 dan epilog 

42:7-17) yang membingkai dialog puitis (pasal 3-42:6). Dialog Tuhan-Satan berada di 

jantung prolog dan menjadi komponen paling kritis dari struktur ini. Balentine (2006, 

p. 47) menegaskan bahwa "prolog dan epilog bukanlah pelengkap opsional,  

melainkan lensa interpretatif yang mengarahkan bagaimana pembaca harus 

memahami dialog-dialog puitis yang kompleks." 

Dialog Tuhan-Satan memberikan kepada pembaca tiga jenis pengetahuan 

istimewa (privileged knowledge) yang tidak dimiliki oleh Ayub maupun para 

sahabatnya. Pertama adalah pengetahuan tentang penyebab penderitaan. Melalui 

dialog Tuhan-Satan, pembaca tahu mengapa Ayub menderita. Berbeda dari 

pandangan teman-temannya, penderitaan Ayub bukan karena dosa, tetapi karena 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 95 

tantangan Satan terhadap kesalehan Ayub (Batnitzky & Pardes menyebutnya 

"taruhan surgawi" atau "a heavenly wager"; 2014, p. 56). Tanpa adanya dialog Tuhan-

Satan, informasi mengenai hal ini tidak akan pembaca temukan.  

Kedua, lewat dialog ilahi ini, para pembaca mendapat pengetahuan tentang 

status Ayub. Status Ayub sebagai tam wəyašar dan 'avdi (1:8; 2:3) tidak hanya 

disebutkan narator, Tuhan sendiri sebagai tokoh sentral mengakui status Ayub. 

Status Ayub sebagai orang yang benar dan jujur didukung dari “mulut Tuhan sendiri” 

(Longman III, 2012). Crenshaw (2011, p. 44) menyebutkan seolah-oleh Tuhan dengan 

bangga menyetujui apa yang dikatakan narator di Ayub 1:1 dengan memberinya gelar 

kehormatan “hamba”. Habel bahkan mengatakan bahwa Ayub adalah kebanggaan dan 

sukacita Tuhan (1985, p. 90)! Dengan adanya dialog Tuhan-Satan, pembaca punya 

landasan yang tidak tergoyahkan akan kebenaran dan kejujuran Ayub, yaitu dari 

kesaksian Tuhan sendiri. 

Ketiga, sebagai pembaca memperoleh pengetahuan tentang batas penderitaan . 

Penderitaan yang dialami Ayub jelas tidaklah keputusan sembarangan yang semena-

mena. Dari dialog Tuhan-Satan kita melihat bahwa meskipun Satan diberi otoritas 

untuk kepunyaan Ayub dan tubuhnya, Tuhan memberikan batasan yang jelas kepada 

Satan dalam bertindak (1:12; 2:6). Secara literal dalam Ayub 1:12, Tuhan 

menganugerahkan “ke dalam tangan” Satan segala yang dimiliki Ayub. Clines (1989) 

menyebutkan Tuhan mendelegasikan tugas kepada Satan dan hal ini jelas 

menunjukkan bahwa Satan bekerja di dalam otoritas dan batas dari Sang Pendelegasi. 

Dialog Tuhan-Satan memberikan perspektif Ilahi yang unik, penderitaan ada di dalam 

pengawasan dan batasan yang telah ditetapkan Tuhan. 

Sebagai kerangka naratif yang diletakkan di prolog, dialog Tuhan-Satan tidak 

hanya berfungsi untuk memperkenalkan tema penderitaan Ayub secara 

konvensional, melainkan sengaja membingkai seluruh kisah dari sudut pandang Allah 

yang transenden. Dengan menempatkan pembaca pada posisi "orang dalam" yang 

mengetahui diskusi dan keputusan di ruang surgawi, penulis Kitab Ayub memaksa 

kita untuk menilai seluruh lika-liku penderitaan, perdebatan teman-teman Ayub, dan 

keluhan Ayub sendiri dalam terang “informasi rahasia” yang hanya Allah dan 

pembaca miliki (Satan juga). Hal ini memunculkan ironi dramatis yang sangat kuat, 

karena pembaca menyaksikan betapa terbatas dan kadang keliru semua upaya 

mengeksplorasi solusi manusiawi terhadap misteri penderitaan. Perspektif ilahi yang 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 96 

dihadirkan lewat kerangka naratif ini dengan demikian menegaskan bahwa tidak 

semua teka-teki eksistensial dapat dituntaskan dengan nalar manusiawi, dan 

penderitaan yang dialami oleh orang benar adalah bagian dari rencana ilahi yang jauh 

melampaui perkiraan serta penjelasan umat manusia. 

 
Ironi Dramatis: Ketegangan antara Perspektif Pembaca dan Karakter  

Ironi dramatis adalah suatu perangkat sastra ketika pembaca memiliki 

pengetahuan penting yang tidak dimiliki oleh para tokoh dalam cerita, sehingga 

muncul ketegangan antara apa yang diketahui pembaca dan apa yang diyakini atau 

dikatakan oleh tokoh-tokoh tersebut. Oleh karena pengetahuan ini, para pembaca 

dapat memberikan makna yang jauh berbeda dari karakter dalam sebuah cerita 

(Baldick, 2015; Batnitzky & Pardes, 2014, pp. 53-54). Meshel (2015) menegaskan 

bahwa ironi dramatis dalam Kitab Ayub "bukan sekadar teknik literatur, 

melainkan prinsip pengorganisasian yang membentuk struktur seluruh kitab."  

Dalam konteks Kitab Ayub, ironi dramatis muncul karena melalui dialog 

Tuhan-Satan di prolog, pembaca mengetahui bahwa penderitaan Ayub bukanlah 

akibat dosa atau kesalahannya, melainkan bagian dari tantangan surgawi mengenai 

integritas seorang benar. Sementara itu, Ayub dan para sahabatnya tetap berada 

dalam ketidaktahuan—mereka menafsirkan penderitaan Ayub hanya dari perspektif 

manusiawi dan teologi retribusi yang sederhana (Elifas 4:7-9; Bildad 8:3-6; Zofar 

11:13-20). Berkat dialog Tuhan-Satan—pembaca tahu bahwa argumen rekan-rekan 

Ayub keliru. Shields (2010, p. 270) menjelaskan: "Dialog ilahi bukan sekadar latar 

belakang yang dapat diabaikan, tetapi kunci interpretatif yang membentuk 

bagaimana pembaca memahami seluruh kitab." Tanpa dialog ini, pembaca akan 

berada dalam posisi epistemologis yang sama dengan teman-teman Ayub dan akan 

cenderung menerima teologi retribusi yang sederhana.  

Ironi dramatis berfungsi untuk mendekonstruksi teologi retribusi yang 

dipegang para sahabat Ayub. Teologi retribusi mengajarkan bahwa orang benar 

diberkati dan orang berdosa dihukum. Para sahabat Ayub beroperasi dalam kerangka 

ini dan menyimpulkan bahwa karena Ayub menderita, ia pasti telah berdosa. Namun, 

pembaca—berkat dialog Tuhan-Satan—tahu bahwa premis ini salah dalam kasus 

Ayub. Seperti yang disampaikan Walton & Longman III ("The Theology of Suffering in 

the Book of Job," 2015), dalam kisah Ayub, prinsip retribusi tidaklah cukup untuk 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 97 

menjawab permasalah komples ini. Dialog Tuhan-Satan dan ironi dramatis yang lahir 

dari pembacaa dialog ini memaksa pembaca untuk menolak teologi retribusi yang 

sederhana dan mengakui bahwa penderitaan orang benar tidak selalu berkorelasi 

dengan dosa personal. 

 
Analisis Intertekstual: Dialog dan Pola Tipologis Ayub-Kristus 

Kaitan Ayub dengan “Hamba yang Menderita“ dalam Yesaya 

Masih berkaitan dengan analisis teks khususnya pembahasan kata בְדִי  dialog ,ע 

Tuhan-Satan membangun kaitan intertekstual yang menghubungkan Ayub dengan 

tradisi "Hamba yang Menderita" dalam Yesaya 40–55 dan dengan pola penderitaan 

Kristus di Perjanjian Baru. Gelar בְדִי  yang Tuhan gunakan untuk Ayub (1:8; 2:3) ע 

secara terminologis sejajar dengan gelar yang sama untuk "Hamba yang Menderita" 

dalam Yesaya: "Lihatlah, hamba-Ku (בְדִי  akan berhasil" (Yes. 52:13); "Hamba-Ku (ע 

( בְ֖ דִיע  ) akan membenarkan banyak orang" (Yes. 53:11). Berbeda dengan Habel (1985, 

p. 41) yang meski melihat kemungkinan kaitan antara Ayub dan Yesaya 53, namun 

ragu akan kesejajarannya, Hartley (1988, pp. 14–15) dengan gamblang melihat 

kesejajaran yang cukup jelas antara tema “Hamba yang menderita” dalam Yesaya 

dengan Ayub. Hartley bahkan mengatakan bahwa “Hamba yang menderita” adalah 

tema umum dari kedua kitab (Ayub & Yesaya 53 khususnya) yang signifikan (1988, p. 

14).  

Yesaya 40-55 menggambarkan empat potret Hamba yang Menderita, yang 

diutus Allah untuk menebus Israel (42:1-4; 49: 1-7; 50:4-9; 53:1-12) yang nampak 

memiliki keterkaitan dengan Ayub juga sebagai בְדִי  .Tuhan (Harley, 1988, pp. 14–15) ע 

Pertama, adalah potret Hamba yang Menderita dan Ayub sama-sama menghadapi 

penolakan dari segala penjuru dan dituduh ditimpa hukuman oleh Allah. Hamba itu 

dipukul, dihina, dan dihukum mati (50:5-6; 53:3-4, 7-9) dan karena orang-orang 

menganggapnya sebagai orang yang ditimpa hukuman oleh Allah (Yes. 53:4; lihat 

Ayub 19:21), mereka menghina-Nya (Yes. 53:3; lihat Ayub 19:18), meludahi-Nya (Yes. 

50:6; Ayub 30:10), dan kemudian meninggalkan-Nya (Yes. 53:3; lihat Ayub 19:14). 

Baik Hamba yang Menderita maupun Ayub mengalami peristiwa yang hampir serupa. 

Kedua, penderitaan Hamba setara atau melebihi penderitaan Ayub, meskipun ia pun 

tak bersalah, tak pernah melakukan kekerasan atau berkata dusta (Yes. 53:7,9; 

bandingkan 50:5; Ayub 6:30; 16:17; 17:4). Baik Hamba yang Menderita maupun 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 98 

Ayub, sama-sama hidup “saleh dan jujur” meskipun mengalami penderitaan yang 

berat.  Ketiga, keduanya menyerahkan kasus mereka kepada Allah (Yes. 49:4; 50:8-9; 

Ayub 13:15; 16:19). Hamba itu harus menderita sebagai pengganti untuk dosa-dosa 

semua orang, karena ia taat kepada Allah dengan setia (Yes. 53). Ide penderitaan 

pengganti ini juga terlihat dalam Kitab Ayub meski samar-samar. Misalnya ketika 

Allah memerintahkan Ayub untuk berdoa syafaat bagi para teman-temannya karena 

mereka tidak dipandang benar di mata Tuhan (42:7-9; lihat juga 22:30). Keempat, 

dalam Yesaya, Allah menghidupkan kembali Hamba setelah kematiannya yang kejam 

(Yes. 53:10) dan memberinya rampasan kemenangan (ay. 12). Harley (1988, pp. 14–

15) tidak melihat tema ini secara jelas dalam Kitab Ayub (ia menyinggung Ayub 14:7-

17) yang mana nantinya baru akan dikembangkan dalam Kitab Yesaya ini. Namun, 

penulis melihat bahwa epilog dari Kitab Ayub juga bisa merupakan gambaran 

“kehidupan kembali” dari Ayub. Semua penderitaan yang Ayub alami telah 

“mematikan” dirinya; namun lewat perjumpaan dengan Tuhan (Ayub 42), Ayub 

“dibangkitkan” dan dipulihkan kembali. Paralel ini menciptakan pola tipologis 

penderitaan orang benar yang kemudian digenapi dalam Kristus.  

 
Ayub dan Kristus 

Kaitan Ayub sebagai בְדִי  dengan “Hamba yang Menderita” dalam (hamba-Ku) ע 

Yesaya, tentu mengarahkan pandangan kita pada Yesus juga yang dipandang sebagai 

penyataan dari “Hamba yang Menderita”. Jika fokus diarahkan pada dialog Tuhan-

Satan, dapat ditemukan empat pola struktural yang secara spesifik menunjuk kepada 

Kristus. Pertama, Kesaksian ilahi tentang kebenaran sebelum penderitaan . Dalam 

dialog prolog, Tuhan memberikan kesaksian tentang kebenaran Ayub sebelum 

penderitaan dimulai (1:8). Pola yang sama muncul dalam narasi Injil: Bapa 

memberikan kesaksian tentang Yesus sebelum penderitaan-Nya dimulai pada 

pembaptisan ("Inilah Anak-Ku yang Kukasihi," Mat. 3:17) dan transfigurasi (Mat. 

17:5). Kedua, pencobaan oleh Satan yang tidak menggoyahkan kesetiaan . Dialog 

menunjukkan bahwa Satan menantang kesalehan Ayub dan kemudian mencobainya 

(1:6-12; 2:1-7), namun Ayub tetap setia meskipun penderitaan dahsyat (1:20-22; 

2:10). Pola yang sama muncul dalam pencobaan Yesus: Satan mencobai Yesus di 

padang gurun (Mat. 4:1-11; Smick, 2017), namun Yesus menang atas pencobaan dan 

tetap setia kepada Bapa. Ketiga, penderitaan yang diizinkan Tuhan sebagai bagian 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 99 

rencana ilahi. Dialog menunjukkan bahwa Tuhan mengizinkan (bukan memerintah-

kan) Satan untuk menguji Ayub (1:12; 2:6). Pola yang sama terlihat dalam narasi 

penyaliban: Bapa menyerahkan (bukan memaksa) Yesus untuk menderita demi 

penebusan (Yesaya 53:10; Roma 8:32). Dialog Tuhan-Satan menunjukkan bahwa 

penderitaan orang benar adalah bagian dari rencana ilahi yang misterius, bukan hasil 

dari dosa personal. Keempat, ironi orang yang dinyatakan benar justru harus 

menderita. Dialog menciptakan ironi fundamental: Ayub yang dinyatakan tam 

wəyašar oleh Tuhan (1:8; 2:3) justru harus menderita hebat. Ironi yang sama—tetapi 

dengan intensitas lebih besar—muncul dalam penyaliban Kristus: Yesus yang "tidak 

mengenal dosa" (2 Korintus 5:21) dan "tanpa cela" (Ibrani 4:15; 1 Petrus 1:19) justru 

disalibkan seperti penjahat. Seperti yang dikemukakan Walton & Longman III ("Job 

and Jesus," 2015), ketika kita membaca Perjanjian Lam, kita mengenal Ayub sebagai 

tokoh yang menderita tanpa sebab. Saat kita memandang Perjanjian Baru, kita 

langsung familiar dengan satu tokoh yang juga harus menderita bukan karena 

kesalahannya dan itu adalah Yesus. 

Keempat pola ini hanya dapat dipahami karena dialog Tuhan-Satan. Tanpa 

dialog Tuhan-Satan, gelar בְדִי  ,tidak akan muncul dalam konteks penderitaan Ayub ע 

dan kaitan dengan tradisi “Hamba yang Menderita” akan lemah. Konsep חִנ ם ("tanpa 

sebab") tidak akan terbangun, dan tema penderitaan redemptif tidak akan terbentuk. 

Kesaksian ilahi tentang kebenaran Ayub tidak akan diberikan sebelum penderitaan, 

dan pola tipologis kesaksian Bapa tentang Anak tidak akan terbentuk. Tanpa adanya 

dialog Tuhan-Satan, ironi orang benar yang menderita tidak akan sejelas ini, dan 

fondasi untuk memahami ironi penyaliban Kristus akan hilang. 

Larrimore (2013, p. 65) menyebutkan bahwa dalam tradisi patristik, Ayub 

adalah tipe dari Yesus. Cline (2024) menyebutkan juga bahwa banyak orang Kristen 

membaca Perjanjian Lama, dalam hal ini Kitab Ayub, secara Kristosentis Ayub 

merupakan prafigur dari Kristus yang menderita. Walton & Longman III ("Job and 

Jesus," 2015a),  menyatakan juga bahwa komunitas Kristen mula-mula juga melihat 

kaitan antara Ayub dan Yesus – akhirnya menjadi umum kisah Ayub dibacakan pada 

minggu Paskah. Namun,  penulis menekankan bahwa pola tipologis ini, kaitan yang 

erat antara Ayub dan Yesus, dibangun di atas fondasi dialog Tuhan-Satan yang 

menetapkan status Ayub, menciptakan ironi dramatis, dan membangun tema 

penderitaan tanpa sebab.  



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 100 

Sintesis: Mengapa Dialog Tuhan-Satan Tidak Dapat Dihilangkan 

Berdasarkan analisis leksikal, naratif-ironis, dan intertekstual, dapat 

disimpulkan bahwa dialog Tuhan-Satan tidak dapat ditiadakan tanpa kehilangan 

dimensi teologis, naratif, dan tipologis yang krusial. Kesimpulan pertama, dari analisis 

teks ditemukan bahwa dialog Tuhan-Satan membangun fondasi leksikal-teologis. 

Analisis leksikal menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan memperkenalkan tiga kata 

kunci yang menjadi fondasi teologis Kitab Ayub: ם ר ת   tam wəyašar; saleh dan) וְי ש 

jujur), חִנ ם (ḥinnām; tanpa sebab), dan בְדִי  Ketiga konsep ini .(avdi; hamba-Ku') ע 

hanya dapat dipahami dalam konteks dialog ilahi antara Tuhan dan Satan. Pertama, 

dari kesaksian Tuhan bahwa Ayub adalah satu-satunya orang di dunia yang tam 

wəyašar para pembaca tidak memiliki otoritas untuk percaya bahwa Ayub benar-

benar saleh. Kedua, dari pernyataan Satan (1:9) dan pengakuan Tuhan (2:3) terkait 

Ḥinnām, konsep "penderitaan tanpa sebab" tidak akan terbangun, dan paradigma 

teologis tentang penderitaan tidak akan bergeser dari model retributif. Terakhir, 

tanpa gelar 'Avdi yang diberikan dalam dialog kepada Ayub ( 1:8; 2:3), kaitan Ayub 

dengan tradisi Hamba yang Menderita akan hilang. 

Kesimpulan kedua, berdasarkan analisis naratif-ironis, ditemukan bahwa 

dialog ilahi Tuhan-Satan berfungsi sebagai frame narrative yang memberikan 

perspektif ilahi kepada pembaca dan menciptakan ironi dramatis. Dialog memberikan 

"pengetahuan istimewa" yang membedakan perspektif pembaca dari karakter dalam 

narasi. Ironi dramatis memaksa dan sekaligus menolong pembaca untuk menolak 

argumen dan tidak terjebak seperti para sahabat Ayub yang mendasarkan pandangan 

mereka pada teologi retribusi mutlak.  

Kesimpulan ketiga, berdasar analisis intertekstual, dialog surgawi membuka 

jalan bagi pembaca untuk melihat tokoh Ayub sebagai “Hamba yang Menderita”dalam 

Kitab Yesaya. Tentu saja keterkaitan ini membawa pembaca untuk melihat koneksi 

Ayub dan Yesus sebagai penyataan final “Hamba yang Menderita”. Dari dialog 

surgawi terbangun empat pola struktural yang secara spesifik menghubungkan Ayub 

dengan Kristus: kesaksian ilahi sebelum penderitaan, pencobaan oleh Satan, 

penderitaan yang diizinkan Tuhan, dan ironi orang benar yang menderita. Keempat 

pola ini hanya mungkin karena dialog Tuhan-Satan.  

Oleh karena itu, dapat dinyatakan bahwa Dialog Tuhan-Satan merupakan 

Kunci Hermeneutis Integral dalam Kitab Ayub. Argumen ini didukung oleh 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 101 

pandangan beberapa ahli terkait kepentingan keseluruhan bagian dari Kitab Ayub – 

termasuk keberadaan dialog Tuhan-Satan yang tidak dapat dipisahkan. Fox (2018) 

secara eksplisit menolak pandangan yang meremehkan atau “mendiskreditkan” 

prolog. Ia menyebutkan , “The prologue, Job chapters 1–2, provides the premises of 

the book and must be taken seriously, and I will use these chapters in describing the 

book’s view of divine justice” (2018, p. 8). Bagi Fox, prolog (dan epilog) adalah bagian 

integral dari Kitab Ayub. Dengan kata lain, prolog, yang berpusat pada dialog Tuhan-

Satan, bukan hal yang bisa diabaikan, melainkan memberi premis teologis dan naratif 

yang mengarahkan pembaca memahami keseluruhan kitab. Shields (2010) 

menunjukkan bahwa struktur dan isi prolog menciptakan sebuah “riddle” yang, bila 

disalahbaca, akan “menjebak” pembaca untuk mengira mereka memahami alasan 

penderitaan Ayub, padahal tujuan kitab ini justru menegaskan keterbatasan hikmat 

manusia dan rahasia keputusan Allah. Berdasarkan argumen Shields, ini berarti 

dialog Tuhan–Satan bukan latar opsional; dialog ini punya kepentingan sebagai 

perangkat hermeneutis yang menguji dan membentuk cara pembaca menafsirkan 

penderitaan. Greenstein menyoroti bahwa keseluruhan desain Job—termasuk 

kerangka prosa–puisi—harus dipahami sebagai komposisi yang sangat sadar-diri 

secara filologis dan literer, sehingga setiap bagian kerangka (termasuk dialog Tuhan-

Satan) berfungsi dalam membangun pembacaan yang autentik terhadap problem 

kejahatan dan penderitaan.  

Pandangan Dell (2019) bahwa narasi penderitaan Ayub "masih masuk akal 

tanpa dialog Tuhan-Satan" terbukti keliru karena: 

 Tanpa dialog, pembaca tidak akan tahu bahwa Ayub tam wəyašar (saleh dan 

jujur), 'avdi (hamba-Ku), serta harus menderita ḥinnām (tanpa alasan/sebab) 

sehingga otoritas untuk menolak argumen para sahabat Ayub akan hilang.  

 Tanpa dialog, ironi dramatis tidak akan tercipta, dan pembaca akan memiliki  

perspektif yang sama dengan teman-teman Ayub. 

 Tanpa dialog, pola tipologis yang menghubungkan Ayub dengan Kristus tidak 

akan terbentuk. 

 Tanpa dialog, pembaca kehilangan kunci integral hermeneutis yang melengkapi 

kesatuan unik prosa-puisi dari Kitab Ayub. 

Dialog Tuhan-Satan dengan demikian bukan elemen tambahan, melainkan 

fondasi hermeneutis yang membuka pemahaman tentang ironi penderitaan orang 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 102 

benar, dekonstruksi teologi retribusi, dan pola tipologis yang mengarahkan pembaca 

kepada pemahaman yang lebih dalam tentang misteri penderitaan redemptif yang 

digenapi dalam Kristus. 

 
KESIMPULAN 

Penelitian ini telah menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan dalam prolog 

Kitab Ayub (1:6-12; 2:1-7) memiliki fungsi teologis, naratif, dan tipologis yang krusial 

dan tidak dapat ditiadakan. Melalui analisis leksikal, naratif-ironis, dan intertekstual, 

penelitian ini membuktikan bahwa dialog berfungsi sebagai: Pertama, fondasi 

leksikal-teologis yang memperkenalkan konsep-konsep kunci (tam wəyašar, ḥinnām,  

'avdi); Kedua, mekanisme naratif-ironis yang menciptakan ironi dramatis esensial 

dan memberikan perspektif ilahi kepada pembaca untuk mengevaluasi secara kritis 

teologi retribusi; Ketiga, pola tipologis yang menghubungkan Ayub dengan tradisi 

Hamba yang Menderita (Yesaya 40–55) dan penderitaan Kristus. Kontribusi utama 

penelitian ini adalah menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan bukan hanya penting 

untuk memahami Kitab Ayub secara internal, tetapi juga berfungsi sebagai kunci 

intertekstual yang menghubungkan Kitab Ayub dengan narasi penebusan yang lebih 

luas dalam kanon Alkitab. 

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, analisis terbatas pada 

teks prolog dan tidak mengeksplorasi secara mendalam bagaimana tema-tema yang 

dibangun dalam dialog bergema dalam bagian puitis (pasal 3-42:6). Kedua, penelitian 

ini tidak mengeksplorasi dimensi pastoral-aplikatif dari dialog Tuhan-Satan untuk 

konteks penderitaan kontemporer. Berdasarkan keterbatasan tersebut, penelitian 

selanjutnya dapat: Pertama, menganalisis secara sistematis bagaimana konsep 

ḥinnām dan 'avdi dikembangkan dalam bagian puitis Kitab Ayub; Kedua, 

mengembangkan implikasi pastoral-aplikatif dari dialog Tuhan-Satan untuk konteks 

penderitaan kontemporer, khususnya bagaimana ironi dramatis dan konsep 

ḥinnām dapat membantu orang percaya yang bergumul dengan penderitaan yang 

tampaknya tidak adil. 

 
KEPUSTAKAAN 

Aimers, G. J. (2012). ‘Give the Devil His Due’: The Satanic Agenda and Social Justice in 
the Book of Job. Journal for the Study of the Old Testament, 37(1), 57–66. 
https://doi.org/10.1177/0309089212455496 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 103 

Alter, R. (2011). The Wisdom Books: Job, Proverbs, and Ecclesiastes: A Translation with 
Commentary (Reprint edition). W. W. Norton & Company. 

Andersen, F. I. (2011). The First Test (1:6-22). In Job. Inter-Varsity Press. 

Baldick, C. (2015). The Oxford Dictionary of Literary Terms. Oxford University Press. 

Balentine, S. E. (2006). Job. Smyth & Helwys. 

Barth, K. (1956). Church Dogmatics (G. W. Bromiley & T. F. Torrance, Eds.; Vol. 13). 
T&T Clark. 

Batnitzky, L., & Pardes, I. (2014). The Book of Job: Aesthetics, Ethics, Hermeneutics. De 
Gruyter, Inc. 
http://ebookcentral.proquest.com/lib/bst/detail.action?docID=1377127 

Beale, G. K. (2012). Handbook on the New Testament Use of the Old Testament: Exegesis 
And Interpretation. Baker Academic. 

Chase, M. (2024, June 18). Seeing Christ in Job: An Exercise in Typological Reading. 
Word by Word. https://www.logos.com/grow/hall-typology-in-job/ 

Cho, P. K.-K. (2017). Job 2 and 42:7–10 as Narrative Bridge and Theological Pivot. 
Journal of Biblical Literature, 136(4), 857–877. 
https://doi.org/10.15699/jbl.1364.2017.201298 

Christo, G. (2000). The Battle Between God and Satan in the Book of Job. Journal of the 
Adventist Theological Society, 11(1–2), 282–286. 

Clines, D. J. A. (2017). The Prologue (1:1-2:13). In Job 1-20. Zondervan Academic. 
https://brisbaneschooloftheology.eplatform.co/title/9780310588269/epub/r
ead?pid=30481775#!/part-L5DZYf/position-536f 

Cook, S. D. (2011, November 27). Satan in the Book of Job. מִקְרָא Mikra: Biblical Studies. 
https://stephencook.com.au/2011/11/27/satan-in-the-book-of-job/ 

Crenshaw, J. L. (2011). Reading Job: A Literary and Theological Commentary. Smyth & 
Helwys Publishing. 

Dell, K. J. (2019). Scenes That Take Place in Heaven (Job 1:6–12; 2:1–7). In Job. 
Eerdmans. https://www.everand.com/read/482207501/Eerdmans-
Commentary-on-the-Bible-Job 

Devina, G. (2017). MEMAHAMI SETAN DALAM PROLOG KITAB AYUB MELALUI UPAYA 
STUDI TEOLOGIS TERHADAP GAGASAN SIDANG DEWAN ILAHI DI ASIA BARAT 
DAYA KUNO [Skripsi, Universitas Kristen Duta Wacana Yogyakarta]. 
https://katalog.ukdw.ac.id/504/1/01110023_bab1_bab5_daftarpustaka.pdf 

Fee, G. D., & Stuart, D. (2014). How to Read the Bible for All Its Worth: Fourth Edition . 
Zondervan Academic. 

Fox, M. V. (2018). The Meanings of the Book of Job. Journal of Biblical Literature, 
137(1), 7–18. https://doi.org/10.15699/jbl.1371.2018.1372 

Grant R. Osborne. (2012). Spiral Hermeneutika: Pengantar Komprehensif bagi 
Penafsiran Alkitab. Momentum. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 104 

Greenstein, E. L. (2019). Job: A New Translation. Yale University Press. 

H2600—Ḥinnām—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved 
November 17, 2025, from 
https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001 

H3477—Yāšār—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved November 
17, 2025, from https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001 

H5650—ʿeḇeḏ—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved November 
17, 2025, from https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001 

H8535—Tām—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved November 
17, 2025, from https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001 

Habel, N. C. (1985). The Book of Job. Westminster John Knox Press. 

Hartley, J. E. (1988). The First Scene Before Yahweh (1:6–12). In The Book of Job. 
Eerdmans. https://www.everand.com/read/482517419/The-Book-of-Job 

Hays, R. B. (1989). Echoes of Scripture in the Letters of Paul. Yale University Press. 

Konkel, A. H. (2016). The Challenge in Heaven (1:6-12). In P. W. Comfort (Ed.), Job, 
Ecclesiastes & Song of Songs. Tyndale house Publishers. 
https://brisbaneschooloftheology.eplatform.co/title/9781414398853/epub/r
ead?pid=28235254#!/part-JzZrjd/position-c350 

Kwon, J. J. (2023). 7 Not Parody, but Irony: Irony in the Book of Job. Brill. 
https://doi.org/10.1163/9789004536333_009 

Larrimore, M. (2013). The Book of Job: A Biography (Illustrated edition). Princeton 
University Press. 

Longman III, T. (2012). The Prologue: The Suffering and Patience of Job (1:1–2:13). In 
Job. Baker Publishing Group. 
https://www.everand.com/read/235008772/Job-Baker-Commentary-on-the-
Old-Testament-Wisdom-and-Psalms 

Muecke, D. C. (2021). The Compass of Irony. Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781003129905 

Newsom, C. A. (2009). The Book of Job: A Contest of Moral Imaginations (1st edition). 
Oxford University Press. 

Page, S. H. T. (2007). Satan: God’s Servant. JETS, 50(3), 449–465. 

Rumbay, C., & Parengkuan, R. (2021). Kajian Sistematik Teologi Mengenai 
Personalitas Iblis: Periode Media-Persia Sampai Kepada Injil [Systematic 
Theology Review on the Personhood of the Devil: Media-Persia Period up to 
the Gospel]. Diligentia: Journal of Theology and Christian Education , 3, 97. 
https://doi.org/10.19166/dil.v3i2.3468 

Saleem, Y. (2022). ‘For a Man Is Born to Suffer’: Intertextuality between Job 4–5 and 
Gen. 2.4b–3.24. Journal for the Study of the Old Testament, 46(3), 388–407. 
https://doi.org/10.1177/03090892211061173 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025 
 

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 105 

Sandrianto, M. (2020). Manusia Sebagai Instrumen Dalam Perlawanan Antara Allah 
dan Iblis: Penelurusan Narasi Ayub 1-2. KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen, 
1(1), Article 1. https://doi.org/10.34307/kamasean.v1i1.16 

Seow, C. L. (2013). Job 1 - 21: Interpretation and Commentary. Eerdmans. 

Shields, M. A. (2010). Malevolent or Mysterious? God’s Character in the Prologue of 
Job. Tyndale Bulletin, 61(2), 255–270. https://doi.org/10.53751/001c.29288 

Simonetti, M., & Marco, C. (Eds.). (2006). Job. InterVarsity Press. 

Smick, E. B. (2017). Job. Zondervan Academic. 

Sternberg, R. J. (1985). Implicit theories of intelligence, creativity, and wisdom. 
Journal of Personality and Social Psychology, 49(3), 607–627. 
https://doi.org/10.1037/0022-3514.49.3.607 

Stevanus, K. (2019). Kesadaran Akan Allah Melalui Penderitaan Berdasarkan Ayub 1-
2. DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, 3(2), Article 2. 
https://doi.org/10.30648/dun.v3i2.182 

Stuart, D. (2009). Old Testament Exegesis, Fourth Edition: A Handbook for Students and 
Pastors. Westminster John Knox Press. 

Tate, W. R. (2008). Biblical Interpretation: An Integrated Approach. Baker Books. 

Ticciati, S. (2005). Job and the Disruption of Identity: Reading Beyond Barth (First 
Edition). T&T Clark. 

Tolanda, I., & Maiaweng, P. C. D. (2011). Kedaulatan Allah Atas Iblis Berdasarkan 
Kitab Ayub Pasal 1 Dan 2 Serta Relevansinya Dalam Kehidupan Orang Percaya. 
Jurnal Jaffray, 9(2), 53–89. https://doi.org/10.25278/jj71.v9i2.96 

Walton, J. H. (2012). First Conversation (1:6-12). In Job. Zondervan Academic. 
https://brisbaneschooloftheology.eplatform.co/title/9780310492009/epub/r
ead?pid=22002794#!/part-8GZX4e/position-4b1e 

Walton, J. H., & Longman III, T. (2015). How to Read Job. InterVarsity Press. 
http://ebookcentral.proquest.com/lib/bst/detail.action?docID=4081794 

 

 


