Jurnal Kala Nea

ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online)

T Ju Yhal a la Nea Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 86-105
—— | Sekolah Tinggi Teologi Immanuel Sintang http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttiS/indeX
— DOI: https://doi.org/10.61295 /kalanea.v6i2.180

Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi
dalam Prolog Kitab Ayub

Randy Frank Rouw
Sekolah Tinggi Filsafat Theologia Jaffray Makassar
*randyrouw@gmail.com

Recevied: 14 Februari 2025  Accepted: 13 Januari 2026  Published: 23 Januari 2026

Abstrak

Beberapa ahli berpendapat bahwa dialog Tuhan-Satan dalam prolog Kitab Ayub dapat
ditiadakan tanpa mengurangi koherensi narasi penderitaan. Artikel ini menentang
pandangan tersebut dengan menunjukkan bahwa dialog ini memiliki fungsi teologis dan
naratif yang krusial. Penelitian menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis
teks, mencakup empat tahapan: (1) analisis leksikal teks Ibrani untuk mengidentifikasi kata-
kata kunci seperti tam, hinnam, dan 'avdi; (2) analisis naratif-ironis yang mengintegrasikan
fungsi frame narrative dan ironi dramatis; (3) analisis intertekstual yang menghubungkan
dialog dengan tradisi Hamba yang Menderita (Yesaya 40-55) dan penderitaan Kristus; serta
(4) sintesis keempat analisis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan
menciptakan ironi dramatis esensial yang memberikan perspektif ilahi kepada pembaca,
membangun tema "penderitaan tanpa sebab" (hinnam), menetapkan status Ayub sebagai
hamba Tuhan (‘'avdi), dan membentuk pola tipologis yang menghubungkan Ayub dengan
Kristus. Dialog ini bukan elemen naratif yang dapat ditiadakan, melainkan fondasi
hermeneutis yang membuka pemahaman tentang ironi penderitaan orang benar dan tipologi
kristologis dalam Kitab Ayub.

Kata-kata Kunci: dialog Tuhan-Satan, kitab Ayub, ironi dramatis, tipologi Kristus,
penderitaan tanpa sebab

Abstract

Several scholars argue that the dialogue between God and Satan in the prologue of the Book of
Job can be omitted without consequence, suggesting that the narrative of suffering remains
coherent even without this conversation. However, this article contends that this dialogue
possesses crucial theological and narrative functions. Using a qualitative approach with textual
analysis methods, this research comprises four integrated stages: (1) lexical analysis of Hebrew
text to identify key terms such as tam, hinnam, and 'avdi; (2) narrative-ironic analysis that
integrates the function of frame narrative and dramatic irony; (3) intertextual analysis
connecting the dialogue with the tradition of the Suffering Servant (Isaiah 40-55) and Christ's
suffering; and (4) synthesis of all four analyses. The findings demonstrate that the God-Satan
dialogue creates essential dramatic irony that provides divine perspective to readers, builds the
theme of "suffering without cause” (hinndm), establishes Job's status as "my servant” (‘avdi),
and forms typological patterns linking Job to Christ. This dialogue is not a dispensable narrative
element but a hermeneutical foundation that opens understanding of the irony of righteous
suffering and the Christological typology in the Book of Job.

()DOO) This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 86



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Keywords: book of Job, dramatic irony, Christ typology, God-Satan dialogue, suffering without
cause

PENDAHULUAN
Dialog antara Tuhan dengan Iblis dalam prolog Kitab Ayub merupakan salah

satu teks yang sulit dalam Perjanjian Lama. Terdapat beberapa masalah yang
terkadang disinggung para ahli terkait kemunculan “Iblis” dalam teks ini: Apakah
tokoh ini benar-benar sosok Iblis yang jahat yang ditemukan di Perjanjian Baru? Jika
memang sosok ini adalah Iblis, musuh Allah, bagaimana ia bisa ada dan berdialog
dengan Tuhan? Apakah Iblis salah satu anak-anak Allah juga? Di mana lokasi
perbincangan tersebut? Para ahli sudah mencoba membahas isu-isu tersebut
(Andersen, 2011; Balentine, 2006, pp. 48-66; Clines, 2017; Habel, 1985, pp. 88-95;
Hartley, 1988b; Konkel, 2016; Longman III, 2012; Simonetti & Marco, 2006, pp. 4-12;
Walton, 2012; Walton & Longman III, 2015b). Kemunculan kata “Iblis” dalam teks ini
juga mendorong beberapa orang untuk membangun doktrin atau teologi mengenai
Iblis dari prolog Ayub ini (Devina, 2017, p. viii; Rumbay & Parengkuan, 2021, p. 97;
Sandrianto, 2020, p. 71; Stevanus, 2019, pp. 128-129; Tolanda & Maiaweng, 2011, p.
53).

Tujuan penulisan artikel ini bukan untuk menjawab permasalahan-
permasalahan yang sempat disinggung ataupun mencoba membangun sebuah
doktrin mengenai Iblis dari prolog Ayub. Artikel ini mengamati fungsi dari teks dialog
antara Tuhan dan si pendakwa yang muncul 2 kali dalam prolog Kitab Ayub. Melalui
artikel ini, penulis hendak menentang anggapan bahwa dialog Ilahi antara Tuhan dan
Satan dapat ditiadakan. Penulis menyoroti secara khusus pernyataan Katherine J. Dell
yang berkata bahwa tidaklah mengapa jika teks dialog Allah dan Iblis ditiadakan;
narasi penderitaan Ayub masih masuk akal tanpa adanya teks dialog antara Tuhan
dan Iblis (Dell, 2019). Pandangan Dell ini mengimplikasikan bahwa dialog Tuhan-
Satan bersifat sekunder dan tidak esensial bagi pemahaman teologis Kitab Ayub.
Penulis tidak setuju bahwa narasi dialog Ilahi ini tidak mengapa ditiadakan.

Di sisi lain, beberapa cendekiawan tidak secara eksplisit mendukung bahwa
dialog Tuhan dan Satan tidaklah mengapa ditiadakan, namun secara implisit
meminggirkan signifikansi dialog ini karena titik utama pesan teologi dari Kitab Ayub
berada di bagian puisinya (Ayub 3-42:6). Shield (2010, p. 255,270) melihat bahwa
pusat kisah Ayub ada pada hikmat Tuhan yang tergambar dari dialog puitis Ayub dan

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 87



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

teman-temannya serta dari jawaban Tuhan sendiri dan sama sekali tidak melibatkan
tokoh “Satan”. Secara tidak langsung Shield memandang “Satan” adalah tokoh yang
tidak terlalu penting yang ditiadakan di pertengahan kitab. Senada dengan Shields,
ketika meneliti Ayub 2 dan 42:7-10 sebagai jembatan antara narasi dan puisi, Cho
(2017) percaya bahwa bagian puisi Ayub (3-42:6) merupakan inti pesan teologis
kitab Ayub, yang mana tidak ada referensi terhadap tokoh Satan dalamnya. Cook
(2011) mengungkapkan bahwa peran Satan terbatas dan tidak muncul dalam bagian
terpenting di Kitab Ayub, yaitu bagian puisi. Page (2007) punya pandangan yang
sama: Satan tidak muncul dalam bagian terpenting di Kitab Ayub dan menjadikannya
tokoh yang tidak signifikan. Newsome (2009) yang melihat kitab Ayub dalam suara
teologis yang beragam, melihat bahwa narasi penderitaan dan keadilan Allah tidak
bergantung pada prolog Kitab Ayub. Hal ini juga senada dengan beberapa ahli lainnya
(Seow, 2013; Alter, 2011). Alter (2011) melihat bahwa drama dan refleksi teologis
utama terjadi dalam bagian puitis, yang berdiri secara independen dari konteks
prolog.

Pandangan di atas tidak secara langsung menunjukkan bahwa narasi
penderitaan Ayub tetap koheren tanpa dialog Tuhan dan Satan. Namun, pandangan-
pandangan tersebut secara tidak langsung dapat memberi kesan bahwa dialog
Tuhan-Satan sebagai sesuatu yang dapat ditiadakan. Marginalisasi fungsi dialog
Tuhan-Satan ini berpotensi mengabaikan kontribusi teologis penting yang diberikan
oleh narasi surgawi dalam prolog terhadap keseluruhan pesan Kitab Ayub.

Penulis berargumen bahwa dialog Tuhan dan Satan punya signifikansi besar
dalam narasi Ayub. Penulis sependapat dengan pandangan bahwa nilai teologi Kitab
Ayub memang nampak terpusat pada bagian puisi yang punya porsi besar dalam
kitab ini. Penulis juga mengakui bahwa karakter “Satan” tidak muncul setelah prolog
dan tidak membawa pengaruh dalam kelanjutan kisah Ayub. Meski demikian,
penulisan dialog Satan dan Tuhan tetap memiliki tempat yang penting dalam Kitab
Ayub. Penulis berargumen bahwa dialog ini tidak bisa ditiadakan karena teks ini
semakin memperkuat ironi yang juga menjadi salah satu tema besar dalam Kitab
Ayub: orang benar yang harus mengalami penderitaan. Seperti yang diungkapkan
Kwon, Kitab Ayub berisi gagasan kuat akan ironi (2023, p. 115).

Kepentingan dialog Tuhan-Satan didukung oleh beberapa ahli. Fox (2018, p.

18) menyebutkan: “For Job to maintain his faith when justice fails and suffering

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 88



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

makes no sense is precisely the challenge the satan presented.” Satan membawa
tantangan bagi Ayub yang tetap setia meskipun ketidakadilan muncul dan
penderitaan sangat sulit dipahami. Saleem tidak secara eksplisit menunjukkan bahwa
dialog Tuhan-Iblis memperkuat ironi orang benar yang menderita. Saleem (2022, p.
388) menyatakan bahwa dialog Tuhan-Satan yang sebenarnya menantang pandangan
tradisional bahwa seseorang menderita karena dosa atau kejahatan. Christo (2000, p.
282) dan Alter (2011) memandang bahwa prolog Kitab Ayub, khususnya percakapan
Tuhan dan Satan, menjadi sebuah ironi dramatis. Christo (2000, p. 282)
menambahkan, dalam kegelapan Satan, tokoh yang lain bergumul akan kebenaran
Ayub dan keadilan Tuhan. Tokoh-tokoh lain terlihat “buta” dan tidak mengerti bahwa
semua penderitaan Ayub bermula dari dialog Tuhan dan Iblis. Newsome (2009)
menyebutkan bahwa dialog Tuhan-Satan menunjukkan kompleksitas penderitaan-
keadilan dan memperkuat ironi orang benar yang harus menderita. Aimers (2012, p.
57) berargumen bahwa Satan dalam kisah Ayub (Joban Satan) mempunyai peran
sentral dalam kisah Ayub dan hal ini tentu saja secara tidak langsung memberi kesan
dialog Tuhan-Iblis punya peran yang signifikan. Namun, studi-studi di atas belum
secara sistematis menghubungkan fungsi dialog Tuhan-Satan dengan dimensi
tipologis Kitab Ayub, khususnya bagaimana dialog ini menjadi fondasi pola
penderitaan yang menghubungkan Ayub dengan Yesus Kristus. Inilah gap penelitian
yang akan diisi oleh artikel ini.

Beberapa ahli telah menyinggung kaitan antara Ayub dan Yesus. Larrimore
(2013, p. 29) menyebutkan Yesus adalah “tipe” dari Yesus. Mengutip perkataan
Jerome, Larrimore menulis bahwa nama Ayub berarti penderitaan dan ia menjadi
prafigur Kristus (Expos. interlin. Job 1. Patrologia Latina 23,1475C.; 2013, p. 29).
Membahas penafsiran Karl Barth, Ticciati menunjukkan bahwa Barth percaya Ayub
merupakan tipe Yesus - saksi dari Saksi yang Sejati (Barth, 1956, p. 388 dikutip
Ticciati, 2005, p. 13). Greenstein (2019, p. xviii) menyinggung akan sumber-sumber
Kristiani mula-mula mengaitkan Ayub dengan Yesus sebagai “hamba yang menderita”
(Yes. 53). Hartley (1988a, p. vii) juga menyebutkan bahwa Kitab Ayub memiliki
kepentingan teologi kanon dan salah satunya adalah tema orang benar yang
menderita menjadi koneksi dengan teologi penebusan di dalam Kristus. Chase (2024)
dalam artikel terbarunya mengajak pembaca untuk melihat Kristus dalam Kitab Ayub

melalui pendekatan pembacaan tipologis.

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 89



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Kebaruan yang penulis tawarkan adalah menunjukkan bahwa teks dialog
Tuhan-Satan menciptakan ironi dramatis esensial yang memberikan perspektif ilahi
kepada pembaca, membangun tema "penderitaan tanpa sebab" (hinnam) yang
menjadi kunci teologis, menetapkan status Ayub sebagai "hamba-Ku" (‘avdi) yang
menghubungkan dengan tradisi Hamba yang Menderita (Yesaya 40-55), dan
membentuk pola struktural penderitaan orang benar yang secara spesifik menunjuk
kepada Kristus. Artikel ini tidak hanya mempertahankan signifikansi dialog Tuhan-
Satan melawan pandangan yang meminggirkannya, tetapi juga menunjukkan dimensi
kristologis yang sebelumnya kurang mendapat perhatian. Dialog Tuhan-Satan bukan
sekadar elemen naratif prolog, melainkan kunci hermeneutis yang membuka
pemahaman tentang ironi penderitaan orang benar dan pola tipologis yang
menghubungkan Ayub dengan Yesus, di mana penderitaan redemptif (bukan

retributif) Ayub menjadi fondasi pemahaman penderitaan Kristus.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis teks
(textual analysis) terhadap dialog Tuhan-Satan dalam prolog Kitab Ayub (1:6-12; 2:1-
7). Metode analisis teks dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengungkap
makna dan fungsi teologis teks Alkitab melalui pemeriksaan mendalam terhadap
bahasa, struktur, dan konteks literatur (Stuart, 2009; Tate, 2008). Analisis dilakukan
melalui empat tahapan yang saling terkait. Pertama, analisis leksikal teks Ibrani
(lexical analysis) untuk mengidentifikasi kata-kata kunci yang signifikan secara
teologis, khususnya tam (saleh), yasar (jujur), hinnam (tanpa sebab), an ‘avdi (hamba-
Ku). Pendekatan ini mengikuti prinsip eksegetis yang menekankan pentingnya studi
kata dalam bahasa asli untuk memahami nuansa makna yang mungkin hilang dalam
terjemahan (Fee & Stuart, 2014; Grant R. Osborne, 2012). Kedua, analisis naratif-
ironis (narrative-ironic analysis) yang mengintegrasikan fungsi frame narrative dan
ironi dramatis. Analisis ini mengidentifikasi bagaimana dialog surgawi memberikan
perspektif ilahi kepada pembaca yang tidak dimiliki karakter dalam narasi,
menciptakan ironi dramatis esensial (Newsom, 2009; Sternberg, 1985). Ironi
dramatis adalah teknik literatur di mana pembaca memiliki pengetahuan yang tidak
dimiliki karakter, menciptakan ketegangan interpretatif yang produktif (Clines, 2017;

Muecke, 2021). Ketiga, analisis intertekstual (intertextual analysis) menghubungkan

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 90



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

dialog dengan tradisi Hamba yang Menderita dalam Yesaya 40-55 dan pola
penderitaan Kristus di Perjanjian Baru. Pendekatan intertekstual mengakui bahwa
teks Alkitab saling terkait dan bahwa pemahaman penuh suatu teks memerlukan
identifikasi gema, alusi, dan pola tipologis dengan teks lain dalam kanon (Beale, 2012;
Hays, 1989). Keempat, sintesis keempat hasil analisis untuk menunjukkan bahwa
dialog Tuhan-Satan tidak dapat dihilangkan tanpa kehilangan dimensi teologis,
naratif, dan tipologis yang krusial. Data penelitian meliputi teks Kitab Ayub dalam
bahasa Ibrani (Biblia Hebraica Stuttgartensia), komentar-komentar akademik
bereputasi (Andersen, Hartley, Longman, Greenstein, Ash), dan artikel-artikel jurnal
internasional terpercaya yang membahas Kitab Ayub, ironi dramatis, dan tipologi

kristologis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Analisis Teks: Studi Kata-kata Kunci yang Membangun Kepentingan Dialog

Tuhan-Satan

Saleh dan Jujur (27 72*))

an M (tam weyasar) merupakan frasa yang muncul sebanyak tiga kali dalam
pasal 1 & 2 (1:1,8; 2:3) dan menjadi deskripsi karakter sentral yang membangun ironi
dramatis dalam Kitab Ayub. Kata 0f) memiliki arti “lengkap, utuh atau sempurna”
(H8535 - Tam - Strong’s Hebrew Lexicon (Kjv)). Dalam konteks Ayub, OJ) tidak merujuk
pada kesempurnaan tanpa dosa (sinless perfection), melainkan integritas moral dan
ketaatan Ayub yang utuh kepada Allah. Greenstein (2019, p. 45) menjelaskan
bahwa O menggambarkan seseorang yang memiliki "wholehearted devotion"—
ketaatan yang tidak terbagi kepada Allah. Hartley (1988, p. 68) menekankan
bahwa on dalam konteks hikmat Israel merujuk pada karakter internal seseorang
yang bebas dari kepalsuan dan kemunafikan.

Kata W (yasar) memiliki arti “lurus, benar, atau adil” (H3477 - Yasar -
Strong’s Hebrew Lexicon (Kjv), n.d.). Longman III (2012, p. 78) menjelaskan
bahwa W? merujuk pada tindakan etis eksternal—seseorang yang jujur dan adil

dalam interaksinya dengan sesama manusia. Jika on menggambarkan karakter

internal Ayub, maka %’ menggambarkan karakter eksternal dari Ayub. Frasad]) ')

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 91



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

dengan demikian menciptakan potret holistik dari kesalehan Ayub: ia saleh secara
internal (tam) dan benar secara eksternal (yasar).

Yang signifikan secara teologis adalah bahwa Tuhan sendiri yang memberikan
kesaksian ini dalam dialog ilahi (1:8; 2:3). Tanpa dialog Tuhan-Satan, pembaca tidak
memiliki otoritas ilahi untuk mempercayai bahwa Ayub benar-benar 2n ). Clines
(2017, p. 21) menekankan bahwa kesaksian ilahi ini "bukan sekadar opini narator,
tetapi pernyataan teologis yang tidak dapat dibantah." Dialog inilah yang menetapkan
Ayub sebagai figur yang benar-benar saleh, bukan hanya di mata manusia, tetapi di
mata Tuhan, suatu fondasi yang esensial untuk membangun ironi dramatis dalam

kitab ini.

Tanpa Sebab (22i7)

Kata 0377 (hinnam) adalah kata kunci teologis yang muncul 2 kali di prolog
(1:9; 2:3) dan 2 kali di bagian lain Kitab Ayub (9:17; 22:6). Kata ini menjadi pusat
perdebatan antara Tuhan dan Satan dan terkait dengan motivasi dari kesalehan
hidup Ayub. Kata 0177 bisa diterjemahkan “gratis, tanpa sebab, tanpa alasan, untuk
kesia-siaan” tergantung pada konteksnya (H2600 - Hinnam - Strong’s Hebrew Lexicon
(Kjv)).

Dalam Ayub 1:9, Satan bertanya 271 R 29°X :2°77X (hahinnam yare' 'iyyov
‘elohim) - “Apakah Ayub takut akan Allah tanpa sebab?’ Pertanyaan ini mengandung
tuduhan teologis fundamental: Satan meragukan apakah manusia dapat memiliki
hubungan dengan Allah demi Allah sendiri ataukah hubungan ini hanya transaksional
berdasarkan berkat material yang diperoleh. Fox (2018, p. 11) menyatakan bahwa
pertanyaan Satan ini "menyentuh inti dari apa artinya memiliki iman yang sejati—
apakah kita mengasihi Allah demi diri-Nya atau demi apa yang kita dapatkan dari-
Nya."

Dalam Ayub 2:3, Tuhan merespons dengan kata yang sama:
INPOMY 12 WP2% :0In  (wattssiteni vo laval'o hinndm) - “meskipun engkau telah
membujuk Aku melawan dia untuk mencelakankannya tanpa alasan”. Saleem (2022,
p. 395) menunjukkan bahwa penggunaan 237 oleh Tuhan di sini mengandung ironi
yang mendalam: Tuhan mengakui bahwa penderitaan Ayub terjadi "tanpa alasan"

dari perspektif teologi retribusi Ayub tidak berdosa, namun ia menderita. Greenstein

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 92



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

(2019, p. 52) menyebut pengakuan Tuhan ini sebagai "salah satu pernyataan teologis
paling berani dalam Perjanjian Lama" Tuhan sendiri mengakui bahwa penderitaan
tidak selalu berkorelasi dengan dosa.

Konsep 0377 (hinnam) hanya dapat dipahami dengan konteks dialog Tuhan-
Satan. Tanpa adanya dialog ini, pembaca tidak akan tahu bahwa penderitaan Ayub
adalah “tanpa sebab” dari perspektif teologi retribusi dan pembaca akan cenderung
setuju dengan tuduhan teman-teman Ayub bahwa ia menderita karena dosa
tersembunyi. Dialog Tuhan-Satan dengan semikian mengubah paradigma teologis
tentang penderitaan: dari konsep yang sederhana dan dianggap pasti benar (ketaatan
akan diganjar berkat dan ketidaktaatan akan diganjar kutuk) menjadi konsep yang
lebih kompleks di mana orang benar dapat menderita “tanpa alasan” dalam rencana
ilahi yang misterius. Hartley (1988, p. 73) menegaskan bahwa tema 037 ini
menjadi fondasi bagi pemahaman penderitaan redemptif yang nantinya digenapi

dalam Kristus.

Hamba-Ku (°72%)

Gelar °72V (‘avdi - hamba-Ku) digunakan Tuhan untuk menyebut Ayub
sebanyak tiga kali dalam dialog Ilahi (1:8; dua kali dalam 2:3) dan dua kali digunakan
di pasal 42 (ayat 7 & 8). Kata ‘avdi berasal dari kata dasar 72V (‘eved) yang merujuk
pada “budak, hamba” dalam konteks sekuler maupun religius (H5650 - ‘ebed - Strong’s
Hebrew Lexicon (Kjv)). Namun, ketika Tuhan sendiri menyebut seseorang sebagai
72V ("hamba-Ku"), gelar ini menjadi gelar kehormatan yang menandakan hubungan
kovenan (perjanjian) yang istimewa antara Tuhan dan individu tersebut.

Dalam tradisi Perjanjian Lama, gelar >72¥ diberikan kepada tokoh-tokoh kunci
dalam sejarah keselamatan: Abraham (Kej. 26:24), Musa (Yos. 1:1-3), Daud (1 Taw.
17:7), dan para nabi (Amos 3:7). Walton (2012, p. 56) menjelaskan bahwa gelar ini
"menandakan bahwa individu tersebut adalah instrumen pilihan Allah untuk
melaksanakan rencana-Nya dalam sejarah." Yang sangat signifikan adalah
bahwa dialog Tuhan-Satan adalah satu-satunya tempat dalam Kitab Ayub di mana
Tuhan secara langsung menyebut Ayub sebagai 72V dalam konteks sebelum dan

selama penderitaannya (1:8; 2:3).

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 93



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Balentine (2006, p. 52) menekankan bahwa penggunaan gelar °72¥ dalam
dialog Tuhan-Satan menghubungkan Ayub dengan tradisi "Hamba yang Menderita”
dalam Yesaya 40-55, khususnya Yesaya 52:13-53:12. Dalam Yesaya 52:13, Tuhan
berkata: 11313 5’3&]2 72V (hinneh yaskil 'avdi, "Lihatlah, hamba-Ku akan berhasil"), dan
kemudian menggambarkan penderitaan hamba tersebut (Yes. 53:3-5). Greenstein
(2019, p. xviii) menyinggung bahwa sumber-sumber Kristen mula-mula secara
eksplisit mengaitkan Ayub dengan Yesussebagai "hamba yang menderita"

berdasarkan gelar >72¥ ini dan pola penderitaan yang serupa.
Tanpa dialog Tuhan-Satan, gelar>72¥ tidak akan muncul dalam konteks

penderitaan Ayub, dan kaitan tipologis antara Ayub dan "Hamba yang Menderita"

dalam Yesaya, dan pada akhirnya dengan Kristus, akan jauh lebih lemah. Dialog inilah
yang menetapkan Ayub sebagai >7]¥ Tuhan yang setia meskipun menderita, suatu

pola yang digenapi dalam Yesus sebagai 72¥ 1)) (‘eved YHWH, "Hamba Tuhan")
dalam Filipi 2:7.

Analisis Naratif-Ironis: Dialog sebagai Kerangka Naratif dan Ironi Dramatis
Dialog Tuhan-Satan berfungsi sebagai kerangka naratif (frame narrative) yang

memberikan perspektif ilahi kepada pembaca dan menciptakan ironi dramatis yang

esensial untuk memahami seluruh Kitab Ayub. Kedua fungsi ini saling terkait dan

tidak dapat dipisahkan.

Dialog sebagai Frame Narrative dan Perspektif Ilahi

Kitab Ayub memiliki struktur unik: narasi prosa (prolog 1:1-2:13 dan epilog
42:7-17) yang membingkai dialog puitis (pasal 3-42:6). Dialog Tuhan-Satan berada di
jantung prolog dan menjadi komponen paling kritis dari struktur ini. Balentine (2006,
p. 47) menegaskan bahwa "prolog dan epilog bukanlah pelengkap opsional,
melainkan lensa interpretatif yang mengarahkan bagaimana pembaca harus
memahami dialog-dialog puitis yang kompleks."

Dialog Tuhan-Satan memberikan kepada pembaca tiga jenis pengetahuan
istimewa (privileged knowledge) yang tidak dimiliki oleh Ayub maupun para
sahabatnya. Pertama adalah pengetahuan tentang penyebab penderitaan. Melalui
dialog Tuhan-Satan, pembaca tahu mengapa Ayub menderita. Berbeda dari

pandangan teman-temannya, penderitaan Ayub bukan karena dosa, tetapi karena

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 94



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

tantangan Satan terhadap kesalehan Ayub (Batnitzky & Pardes menyebutnya
"taruhan surgawi" atau "a heavenly wager"; 2014, p. 56). Tanpa adanya dialog Tuhan-
Satan, informasi mengenai hal ini tidak akan pembaca temukan.

Kedua, lewat dialog ilahi ini, para pembaca mendapat pengetahuan tentang
status Ayub. Status Ayub sebagai tam wayasar dan ‘avdi (1:8; 2:3) tidak hanya
disebutkan narator, Tuhan sendiri sebagai tokoh sentral mengakui status Ayub.
Status Ayub sebagai orang yang benar dan jujur didukung dari “mulut Tuhan sendiri”
(Longman III, 2012). Crenshaw (2011, p. 44) menyebutkan seolah-oleh Tuhan dengan
bangga menyetujui apa yang dikatakan narator di Ayub 1:1 dengan memberinya gelar
kehormatan “hamba”. Habel bahkan mengatakan bahwa Ayub adalah kebanggaan dan
sukacita Tuhan (1985, p. 90)! Dengan adanya dialog Tuhan-Satan, pembaca punya
landasan yang tidak tergoyahkan akan kebenaran dan kejujuran Ayub, yaitu dari
kesaksian Tuhan sendiri.

Ketiga, sebagai pembaca memperoleh pengetahuan tentang batas penderitaan.
Penderitaan yang dialami Ayub jelas tidaklah keputusan sembarangan yang semena-
mena. Dari dialog Tuhan-Satan kita melihat bahwa meskipun Satan diberi otoritas
untuk kepunyaan Ayub dan tubuhnya, Tuhan memberikan batasan yang jelas kepada
Satan dalam bertindak (1:12; 2:6). Secara literal dalam Ayub 1:12, Tuhan
menganugerahkan “ke dalam tangan” Satan segala yang dimiliki Ayub. Clines (1989)
menyebutkan Tuhan mendelegasikan tugas kepada Satan dan hal ini jelas
menunjukkan bahwa Satan bekerja di dalam otoritas dan batas dari Sang Pendelegasi.
Dialog Tuhan-Satan memberikan perspektif [lahi yang unik, penderitaan ada di dalam
pengawasan dan batasan yang telah ditetapkan Tuhan.

Sebagai kerangka naratif yang diletakkan di prolog, dialog Tuhan-Satan tidak
hanya berfungsi untuk memperkenalkan tema penderitaan Ayub secara
konvensional, melainkan sengaja membingkai seluruh kisah dari sudut pandang Allah
yang transenden. Dengan menempatkan pembaca pada posisi "orang dalam" yang
mengetahui diskusi dan keputusan di ruang surgawi, penulis Kitab Ayub memaksa
kita untuk menilai seluruh lika-liku penderitaan, perdebatan teman-teman Ayub, dan
keluhan Ayub sendiri dalam terang “informasi rahasia” yang hanya Allah dan
pembaca miliki (Satan juga). Hal ini memunculkan ironi dramatis yang sangat kuat,
karena pembaca menyaksikan betapa terbatas dan kadang keliru semua upaya

mengeksplorasi solusi manusiawi terhadap misteri penderitaan. Perspektif ilahi yang

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 95



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

dihadirkan lewat kerangka naratif ini dengan demikian menegaskan bahwa tidak
semua teka-teki eksistensial dapat dituntaskan dengan nalar manusiawi, dan
penderitaan yang dialami oleh orang benar adalah bagian dari rencana ilahi yang jauh

melampaui perkiraan serta penjelasan umat manusia.

Ironi Dramatis: Ketegangan antara Perspektif Pembaca dan Karakter

[roni dramatis adalah suatu perangkat sastra ketika pembaca memiliki
pengetahuan penting yang tidak dimiliki oleh para tokoh dalam cerita, sehingga
muncul ketegangan antara apa yang diketahui pembaca dan apa yang diyakini atau
dikatakan oleh tokoh-tokoh tersebut. Oleh karena pengetahuan ini, para pembaca
dapat memberikan makna yang jauh berbeda dari karakter dalam sebuah cerita
(Baldick, 2015; Batnitzky & Pardes, 2014, pp. 53-54). Meshel (2015) menegaskan
bahwa ironi dramatis dalam Kitab Ayub "bukan sekadar teknik literatur,
melainkan prinsip pengorganisasian yang membentuk struktur seluruh kitab."

Dalam konteks Kitab Ayub, ironi dramatis muncul karena melalui dialog
Tuhan-Satan di prolog, pembaca mengetahui bahwa penderitaan Ayub bukanlah
akibat dosa atau kesalahannya, melainkan bagian dari tantangan surgawi mengenai
integritas seorang benar. Sementara itu, Ayub dan para sahabatnya tetap berada
dalam ketidaktahuan—mereka menafsirkan penderitaan Ayub hanya dari perspektif
manusiawi dan teologi retribusi yang sederhana (Elifas 4:7-9; Bildad 8:3-6; Zofar
11:13-20). Berkat dialog Tuhan-Satan—pembaca tahu bahwa argumen rekan-rekan
Ayub keliru. Shields (2010, p. 270) menjelaskan: "Dialog ilahi bukan sekadar latar
belakang yang dapat diabaikan, tetapikunci interpretatif yang membentuk
bagaimana pembaca memahami seluruh kitab." Tanpa dialog ini, pembaca akan
berada dalam posisi epistemologis yang sama dengan teman-teman Ayub dan akan
cenderung menerima teologi retribusi yang sederhana.

[roni dramatis berfungsi untuk mendekonstruksi teologi retribusiyang
dipegang para sahabat Ayub. Teologi retribusi mengajarkan bahwa orang benar
diberkati dan orang berdosa dihukum. Para sahabat Ayub beroperasi dalam kerangka
ini dan menyimpulkan bahwa karena Ayub menderita, ia pasti telah berdosa. Namun,
pembaca—berkat dialog Tuhan-Satan—tahu bahwa premis ini salah dalam kasus
Ayub. Seperti yang disampaikan Walton & Longman III ("The Theology of Suffering in
the Book of Job," 2015), dalam kisah Ayub, prinsip retribusi tidaklah cukup untuk

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 96



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

menjawab permasalah komples ini. Dialog Tuhan-Satan dan ironi dramatis yang lahir
dari pembacaa dialog ini memaksa pembaca untuk menolak teologi retribusi yang
sederhana dan mengakui bahwa penderitaan orang benar tidak selalu berkorelasi

dengan dosa personal.

Analisis Intertekstual: Dialog dan Pola Tipologis Ayub-Kristus
Kaitan Ayub dengan “Hamba yang Menderita“ dalam Yesaya

Masih berkaitan dengan analisis teks khususnya pembahasan kata >72V, dialog
Tuhan-Satan membangun kaitan intertekstual yang menghubungkan Ayub dengan
tradisi "Hamba yang Menderita" dalam Yesaya 40-55 dan dengan pola penderitaan
Kristus di Perjanjian Baru. Gelar >7¥ yang Tuhan gunakan untuk Ayub (1:8; 2:3)
secara terminologis sejajar dengan gelar yang sama untuk "Hamba yang Menderita"

dalam Yesaya: "Lihatlah, hamba-Ku (°72¥) akan berhasil" (Yes. 52:13); "Hamba-Ku

(°72¥) akan membenarkan banyak orang” (Yes. 53:11). Berbeda dengan Habel (1985,
p. 41) yang meski melihat kemungkinan kaitan antara Ayub dan Yesaya 53, namun
ragu akan kesejajarannya, Hartley (1988, pp. 14-15) dengan gamblang melihat
kesejajaran yang cukup jelas antara tema “Hamba yang menderita” dalam Yesaya
dengan Ayub. Hartley bahkan mengatakan bahwa “Hamba yang menderita” adalah
tema umum dari kedua kitab (Ayub & Yesaya 53 khususnya) yang signifikan (1988, p.
14).

Yesaya 40-55 menggambarkan empat potret Hamba yang Menderita, yang
diutus Allah untuk menebus Israel (42:1-4; 49: 1-7; 50:4-9; 53:1-12) yang nampak
memiliki keterkaitan dengan Ayub juga sebagai >72¥ Tuhan (Harley, 1988, pp. 14-15).
Pertama, adalah potret Hamba yang Menderita dan Ayub sama-sama menghadapi
penolakan dari segala penjuru dan dituduh ditimpa hukuman oleh Allah. Hamba itu
dipukul, dihina, dan dihukum mati (50:5-6; 53:3-4, 7-9) dan karena orang-orang
menganggapnya sebagai orang yang ditimpa hukuman oleh Allah (Yes. 53:4; lihat
Ayub 19:21), mereka menghina-Nya (Yes. 53:3; lihat Ayub 19:18), meludahi-Nya (Yes.
50:6; Ayub 30:10), dan kemudian meninggalkan-Nya (Yes. 53:3; lihat Ayub 19:14).
Baik Hamba yang Menderita maupun Ayub mengalami peristiwa yang hampir serupa.
Kedua, penderitaan Hamba setara atau melebihi penderitaan Ayub, meskipun ia pun
tak bersalah, tak pernah melakukan kekerasan atau berkata dusta (Yes. 53:7,9;

bandingkan 50:5; Ayub 6:30; 16:17; 17:4). Baik Hamba yang Menderita maupun

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 97



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Ayub, sama-sama hidup “saleh dan jujur” meskipun mengalami penderitaan yang
berat. Ketiga, keduanya menyerahkan kasus mereka kepada Allah (Yes. 49:4; 50:8-9;
Ayub 13:15; 16:19). Hamba itu harus menderita sebagai pengganti untuk dosa-dosa
semua orang, karena ia taat kepada Allah dengan setia (Yes. 53). Ide penderitaan
pengganti ini juga terlihat dalam Kitab Ayub meski samar-samar. Misalnya ketika
Allah memerintahkan Ayub untuk berdoa syafaat bagi para teman-temannya karena
mereka tidak dipandang benar di mata Tuhan (42:7-9; lihat juga 22:30). Keempat,
dalam Yesaya, Allah menghidupkan kembali Hamba setelah kematiannya yang kejam
(Yes. 53:10) dan memberinya rampasan kemenangan (ay. 12). Harley (1988, pp. 14-
15) tidak melihat tema ini secara jelas dalam Kitab Ayub (ia menyinggung Ayub 14:7-
17) yang mana nantinya baru akan dikembangkan dalam Kitab Yesaya ini. Namun,
penulis melihat bahwa epilog dari Kitab Ayub juga bisa merupakan gambaran
“kehidupan kembali” dari Ayub. Semua penderitaan yang Ayub alami telah
“mematikan” dirinya; namun lewat perjumpaan dengan Tuhan (Ayub 42), Ayub
“dibangkitkan” dan dipulihkan kembali. Paralel ini menciptakan pola tipologis

penderitaan orang benar yang kemudian digenapi dalam Kristus.

Ayub dan Kristus

Kaitan Ayub sebagai 72V (hamba-Ku) dengan “Hamba yang Menderita” dalam
Yesaya, tentu mengarahkan pandangan kita pada Yesus juga yang dipandang sebagai
penyataan dari “Hamba yang Menderita”. Jika fokus diarahkan pada dialog Tuhan-
Satan, dapat ditemukan empat pola struktural yang secara spesifik menunjuk kepada
Kristus. Pertama, Kesaksian ilahi tentang kebenaran sebelum penderitaan. Dalam
dialog prolog, Tuhan memberikan kesaksian tentang kebenaran Ayub sebelum
penderitaan dimulai (1:8). Pola yang sama muncul dalam narasi Injil: Bapa
memberikan kesaksian tentang Yesus sebelum penderitaan-Nya dimulai pada
pembaptisan ("Inilah Anak-Ku yang Kukasihi," Mat. 3:17) dan transfigurasi (Mat.
17:5). Kedua, pencobaan oleh Satan yang tidak menggoyahkan kesetiaan. Dialog
menunjukkan bahwa Satan menantang kesalehan Ayub dan kemudian mencobainya
(1:6-12; 2:1-7), namun Ayub tetap setia meskipun penderitaan dahsyat (1:20-22;
2:10). Pola yang sama muncul dalam pencobaan Yesus: Satan mencobai Yesus di
padang gurun (Mat. 4:1-11; Smick, 2017), namun Yesus menang atas pencobaan dan

tetap setia kepada Bapa. Ketiga, penderitaan yang diizinkan Tuhan sebagai bagian

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 98



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

rencana ilahi. Dialog menunjukkan bahwa Tuhan mengizinkan (bukan memerintah-
kan) Satan untuk menguji Ayub (1:12; 2:6). Pola yang sama terlihat dalam narasi
penyaliban: Bapa menyerahkan (bukan memaksa) Yesus untuk menderita demi
penebusan (Yesaya 53:10; Roma 8:32). Dialog Tuhan-Satan menunjukkan bahwa
penderitaan orang benar adalah bagian dari rencana ilahi yang misterius, bukan hasil
dari dosa personal. Keempat, ironi orang yang dinyatakan benar justru harus
menderita. Dialog menciptakan ironi fundamental: Ayub yang dinyatakan tam
wayasar oleh Tuhan (1:8; 2:3) justru harus menderita hebat. Ironi yang sama—tetapi
dengan intensitas lebih besar—muncul dalam penyaliban Kristus: Yesus yang "tidak
mengenal dosa" (2 Korintus 5:21) dan "tanpa cela" (Ibrani 4:15; 1 Petrus 1:19) justru
disalibkan seperti penjahat. Seperti yang dikemukakan Walton & Longman III ("Job
and Jesus," 2015), ketika kita membaca Perjanjian Lam, kita mengenal Ayub sebagai
tokoh yang menderita tanpa sebab. Saat kita memandang Perjanjian Baru, kita
langsung familiar dengan satu tokoh yang juga harus menderita bukan karena
kesalahannya dan itu adalah Yesus.

Keempat pola ini hanya dapat dipahami karena dialog Tuhan-Satan. Tanpa
dialog Tuhan-Satan, gelar >72¥ tidak akan muncul dalam konteks penderitaan Ayub,
dan kaitan dengan tradisi “Hamba yang Menderita” akan lemah. Konsep 0377 ("tanpa
sebab") tidak akan terbangun, dan tema penderitaan redemptif tidak akan terbentuk.
Kesaksian ilahi tentang kebenaran Ayub tidak akan diberikan sebelum penderitaan,
dan pola tipologis kesaksian Bapa tentang Anak tidak akan terbentuk. Tanpa adanya
dialog Tuhan-Satan, ironi orang benar yang menderita tidak akan sejelas ini, dan
fondasi untuk memahami ironi penyaliban Kristus akan hilang.

Larrimore (2013, p. 65) menyebutkan bahwa dalam tradisi patristik, Ayub
adalah tipe dari Yesus. Cline (2024) menyebutkan juga bahwa banyak orang Kristen
membaca Perjanjian Lama, dalam hal ini Kitab Ayub, secara Kristosentis Ayub
merupakan prafigur dari Kristus yang menderita. Walton & Longman III ("Job and
Jesus," 2015a), menyatakan juga bahwa komunitas Kristen mula-mula juga melihat
kaitan antara Ayub dan Yesus - akhirnya menjadi umum kisah Ayub dibacakan pada
minggu Paskah. Namun, penulis menekankan bahwa pola tipologis ini, kaitan yang
erat antara Ayub dan Yesus, dibangun di atas fondasi dialog Tuhan-Satan yang
menetapkan status Ayub, menciptakan ironi dramatis, dan membangun tema

penderitaan tanpa sebab.

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 99



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Sintesis: Mengapa Dialog Tuhan-Satan Tidak Dapat Dihilangkan

Berdasarkan analisis leksikal, naratif-ironis, dan intertekstual, dapat
disimpulkan bahwa dialog Tuhan-Satan tidak dapat ditiadakan tanpa kehilangan
dimensi teologis, naratif, dan tipologis yang krusial. Kesimpulan pertama, dari analisis
teks ditemukan bahwa dialog Tuhan-Satan membangun fondasi leksikal-teologis.
Analisis leksikal menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan memperkenalkan tiga kata
kunci yang menjadi fondasi teologis Kitab Ayub: D0 W) (tam wayasar; saleh dan
jujur), 037 (hinnam; tanpa sebab), dan 72V (‘avdi; hamba-Ku). Ketiga konsep ini
hanya dapat dipahami dalam konteks dialog ilahi antara Tuhan dan Satan. Pertama,
dari kesaksian Tuhan bahwa Ayub adalah satu-satunya orang di dunia yang tam
wayasar para pembaca tidak memiliki otoritas untuk percaya bahwa Ayub benar-
benar saleh. Kedua, dari pernyataan Satan (1:9) dan pengakuan Tuhan (2:3) terkait
Hinnam, konsep "penderitaan tanpa sebab" tidak akan terbangun, dan paradigma
teologis tentang penderitaan tidak akan bergeser dari model retributif. Terakhir,
tanpa gelar 'Avdi yang diberikan dalam dialog kepada Ayub ( 1:8; 2:3), kaitan Ayub
dengan tradisi Hamba yang Menderita akan hilang.

Kesimpulan kedua, berdasarkan analisis naratif-ironis, ditemukan bahwa
dialog ilahi Tuhan-Satan berfungsi sebagaiframe narrative yang memberikan
perspektif ilahi kepada pembaca dan menciptakan ironi dramatis. Dialog memberikan
"pengetahuan istimewa" yang membedakan perspektif pembaca dari karakter dalam
narasi. Ironi dramatis memaksa dan sekaligus menolong pembaca untuk menolak
argumen dan tidak terjebak seperti para sahabat Ayub yang mendasarkan pandangan
mereka pada teologi retribusi mutlak.

Kesimpulan ketiga, berdasar analisis intertekstual, dialog surgawi membuka
jalan bagi pembaca untuk melihat tokoh Ayub sebagai “Hamba yang Menderita”dalam
Kitab Yesaya. Tentu saja keterkaitan ini membawa pembaca untuk melihat koneksi
Ayub dan Yesus sebagai penyataan final “Hamba yang Menderita”. Dari dialog
surgawi terbangun empat pola struktural yang secara spesifik menghubungkan Ayub
dengan Kristus: kesaksian ilahi sebelum penderitaan, pencobaan oleh Satan,
penderitaan yang diizinkan Tuhan, dan ironi orang benar yang menderita. Keempat
pola ini hanya mungkin karena dialog Tuhan-Satan.

Oleh karena itu, dapat dinyatakan bahwa Dialog Tuhan-Satan merupakan

Kunci Hermeneutis Integral dalam Kitab Ayub. Argumen ini didukung oleh

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 100



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

pandangan beberapa ahli terkait kepentingan keseluruhan bagian dari Kitab Ayub -

termasuk keberadaan dialog Tuhan-Satan yang tidak dapat dipisahkan. Fox (2018)

secara eksplisit menolak pandangan yang meremehkan atau “mendiskreditkan”

prolog. Ila menyebutkan , “The prologue, Job chapters 1-2, provides the premises of
the book and must be taken seriously, and I will use these chapters in describing the
book’s view of divine justice” (2018, p. 8). Bagi Fox, prolog (dan epilog) adalah bagian
integral dari Kitab Ayub. Dengan kata lain, prolog, yang berpusat pada dialog Tuhan-

Satan, bukan hal yang bisa diabaikan, melainkan memberi premis teologis dan naratif

yang mengarahkan pembaca memahami keseluruhan kitab. Shields (2010)

menunjukkan bahwa struktur dan isi prolog menciptakan sebuah “riddle” yang, bila

disalahbaca, akan “menjebak” pembaca untuk mengira mereka memahami alasan
penderitaan Ayub, padahal tujuan kitab ini justru menegaskan keterbatasan hikmat
manusia dan rahasia keputusan Allah. Berdasarkan argumen Shields, ini berarti
dialog Tuhan-Satan bukan latar opsional; dialog ini punya kepentingan sebagai
perangkat hermeneutis yang menguji dan membentuk cara pembaca menafsirkan
penderitaan. Greenstein menyoroti bahwa keseluruhan desain Job—termasuk
kerangka prosa-puisi—harus dipahami sebagai komposisi yang sangat sadar-diri
secara filologis dan literer, sehingga setiap bagian kerangka (termasuk dialog Tuhan-

Satan) berfungsi dalam membangun pembacaan yang autentik terhadap problem

kejahatan dan penderitaan.

Pandangan Dell (2019) bahwa narasi penderitaan Ayub "masih masuk akal
tanpa dialog Tuhan-Satan" terbukti keliru karena:

e Tanpa dialog, pembaca tidak akan tahu bahwa Ayub tam wayasar (saleh dan
jujur), ‘avdi (hamba-Ku), serta harus menderita hinnam (tanpa alasan/sebab)
sehingga otoritas untuk menolak argumen para sahabat Ayub akan hilang.

e Tanpa dialog, ironi dramatis tidak akan tercipta, dan pembaca akan memiliki
perspektif yang sama dengan teman-teman Ayub.

e Tanpa dialog, pola tipologis yang menghubungkan Ayub dengan Kristus tidak
akan terbentuk.

e Tanpa dialog, pembaca kehilangan kunci integral hermeneutis yang melengkapi
kesatuan unik prosa-puisi dari Kitab Ayub.

Dialog Tuhan-Satan dengan demikian bukan elemen tambahan, melainkan

fondasi hermeneutis yang membuka pemahaman tentang ironi penderitaan orang

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 101



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

benar, dekonstruksi teologi retribusi, dan pola tipologis yang mengarahkan pembaca
kepada pemahaman yang lebih dalam tentang misteri penderitaan redemptif yang

digenapi dalam Kristus.

KESIMPULAN

Penelitian ini telah menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan dalam prolog
Kitab Ayub (1:6-12; 2:1-7) memiliki fungsi teologis, naratif, dan tipologis yang krusial
dan tidak dapat ditiadakan. Melalui analisis leksikal, naratif-ironis, dan intertekstual,
penelitian ini membuktikan bahwa dialog berfungsi sebagai: Pertama, fondasi
leksikal-teologis yang memperkenalkan konsep-konsep kunci (tam wayasar, hinnam,
‘avdi); Kedua, mekanisme naratif-ironis yang menciptakan ironi dramatis esensial
dan memberikan perspektif ilahi kepada pembaca untuk mengevaluasi secara Kritis
teologi retribusi; Ketiga, pola tipologis yang menghubungkan Ayub dengan tradisi
Hamba yang Menderita (Yesaya 40-55) dan penderitaan Kristus. Kontribusi utama
penelitian ini adalah menunjukkan bahwa dialog Tuhan-Satan bukan hanya penting
untuk memahami Kitab Ayub secara internal, tetapi juga berfungsi sebagai kunci
intertekstual yang menghubungkan Kitab Ayub dengan narasi penebusan yang lebih
luas dalam kanon Alkitab.

Penelitian ini memiliki beberapa keterbatasan. Pertama, analisis terbatas pada
teks prolog dan tidak mengeksplorasi secara mendalam bagaimana tema-tema yang
dibangun dalam dialog bergema dalam bagian puitis (pasal 3-42:6). Kedua, penelitian
ini tidak mengeksplorasi dimensi pastoral-aplikatif dari dialog Tuhan-Satan untuk
konteks penderitaan kontemporer. Berdasarkan keterbatasan tersebut, penelitian
selanjutnya dapat: Pertama, menganalisis secara sistematis bagaimana konsep
hinnam dan 'avdi dikembangkan dalam bagian puitis Kitab Ayub; Kedua,
mengembangkan implikasi pastoral-aplikatif dari dialog Tuhan-Satan untuk konteks
penderitaan kontemporer, khususnya bagaimana ironi dramatis dan Kkonsep
hinnam dapat membantu orang percaya yang bergumul dengan penderitaan yang

tampaknya tidak adil.

KEPUSTAKAAN

Aimers, G. ]. (2012). ‘Give the Devil His Due’: The Satanic Agenda and Social Justice in
the Book of Job. Journal for the Study of the Old Testament, 37(1), 57-66.
https://doi.org/10.1177/0309089212455496

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 102



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Alter, R. (2011). The Wisdom Books: Job, Proverbs, and Ecclesiastes: A Translation with
Commentary (Reprint edition). W. W. Norton & Company.

Andersen, F. 1. (2011). The First Test (1:6-22). In Job. Inter-Varsity Press.
Baldick, C. (2015). The Oxford Dictionary of Literary Terms. Oxford University Press.
Balentine, S. E. (2006). Job. Smyth & Helwys.

Barth, K. (1956). Church Dogmatics (G. W. Bromiley & T. F. Torrance, Eds.; Vol. 13).
T&T Clark.

Batnitzky, L., & Pardes, 1. (2014). The Book of Job: Aesthetics, Ethics, Hermeneutics. De
Gruyter, Inc.
http://ebookcentral.proquest.com/lib /bst/detail.action?docID=1377127

Beale, G. K. (2012). Handbook on the New Testament Use of the Old Testament: Exegesis
And Interpretation. Baker Academic.

Chase, M. (2024, June 18). Seeing Christ in Job: An Exercise in Typological Reading.
Word by Word. https://www.logos.com/grow /hall-typology-in-job/

Cho, P. K.-K. (2017). Job 2 and 42:7-10 as Narrative Bridge and Theological Pivot.
Journal of Biblical Literature, 136(4), 857-877.
https://doi.org/10.15699/jbl.1364.2017.201298

Christo, G. (2000). The Battle Between God and Satan in the Book of Job. Journal of the
Adventist Theological Society, 11(1-2), 282-286.

Clines, D. J. A. (2017). The Prologue (1:1-2:13). In Job 1-20. Zondervan Academic.
https://brisbaneschooloftheology.eplatform.co/title/9780310588269/epub/r
ead?pid=30481775#!/part-L5DZYf/position-53 6f

Cook, S. D. (2011, November 27). Satan in the Book of Job. 8772 Mikra: Biblical Studies.
https://stephencook.com.au/2011/11/27 /satan-in-the-book-of-job/

Crenshaw, J. L. (2011). Reading Job: A Literary and Theological Commentary. Smyth &
Helwys Publishing.

Dell, K. J. (2019). Scenes That Take Place in Heaven (Job 1:6-12; 2:1-7). In job.
Eerdmans. https://www.everand.com/read/482207501/Eerdmans-
Commentary-on-the-Bible-Job

Devina, G. (2017). MEMAHAMI SETAN DALAM PROLOG KITAB AYUB MELALUI UPAYA
STUDI TEOLOGIS TERHADAP GAGASAN SIDANG DEWAN ILAHI DI ASIA BARAT
DAYA KUNO |[Skripsi, Universitas Kristen Duta Wacana Yogyakarta].
https://katalog.ukdw.ac.id/504/1/01110023_bab1_bab5_daftarpustaka.pdf

Fee, G. D., & Stuart, D. (2014). How to Read the Bible for All Its Worth: Fourth Edition.
Zondervan Academic.

Fox, M. V. (2018). The Meanings of the Book of Job. Journal of Biblical Literature,
137(1), 7-18. https://doi.org/10.15699/jbl.1371.2018.1372

Grant R. Osborne. (2012). Spiral Hermeneutika: Pengantar Komprehensif bagi
Penafsiran Alkitab. Momentum.

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 103



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Greenstein, E. L. (2019). Job: A New Translation. Yale University Press.

H2600—Hinnam—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved
November 17, 2025, from
https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001

H3477—Yasar—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved November
17, 2025, from https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001

H5650— ‘ebed—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved November
17, 2025, from https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001

H8535—Tam—Strong’s Hebrew Lexicon (kjv). Blue Letter Bible. Retrieved November
17,2025, from https://www.blueletterbible.org/kjv/gen/1/1/s_1001

Habel, N. C. (1985). The Book of Job. Westminster John Knox Press.

Hartley, ]. E. (1988). The First Scene Before Yahweh (1:6-12). In The Book of Job.
Eerdmans. https://www.everand.com/read/482517419/The-Book-of-Job

Hays, R. B. (1989). Echoes of Scripture in the Letters of Paul. Yale University Press.

Konkel, A. H. (2016). The Challenge in Heaven (1:6-12). In P. W. Comfort (Ed.), Job,
Ecclesiastes &  Song of Songs. Tyndale house  Publishers.
https://brisbaneschooloftheology.eplatform.co/title/9781414398853/epub/r
ead?pid=28235254#!/part-JzZrjd /position-c350

Kwon, J. J. (2023). 7 Not Parody, but Irony: Irony in the Book of Job. Brill.
https://doi.org/10.1163/9789004536333_009

Larrimore, M. (2013). The Book of Job: A Biography (Illustrated edition). Princeton
University Press.

Longman III, T. (2012). The Prologue: The Suffering and Patience of Job (1:1-2:13). In
Job. Baker Publishing Group.
https://www.everand.com/read/235008772 /Job-Baker-Commentary-on-the-
Old-Testament-Wisdom-and-Psalms

Muecke, D. C. (2021). The Compass of  Irony. Routledge.
https://doi.org/10.4324 /9781003129905

Newsom, C. A. (2009). The Book of Job: A Contest of Moral Imaginations (1st edition).
Oxford University Press.

Page, S. H. T. (2007). Satan: God’s Servant. JETS, 50(3), 449-465.

Rumbay, C., & Parengkuan, R. (2021). Kajian Sistematik Teologi Mengenai
Personalitas Iblis: Periode Media-Persia Sampai Kepada Injil [Systematic
Theology Review on the Personhood of the Devil: Media-Persia Period up to
the Gospel]. Diligentia: Journal of Theology and Christian Education, 3, 97.
https://doi.org/10.19166/dil.v3i2.3468

Saleem, Y. (2022). ‘For a Man Is Born to Suffer’: Intertextuality between Job 4-5 and
Gen. 2.4b-3.24. Journal for the Study of the Old Testament, 46(3), 388-407.
https://doi.org/10.1177/03090892211061173

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 104



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No.2, Desember 2025

Sandrianto, M. (2020). Manusia Sebagai Instrumen Dalam Perlawanan Antara Allah
dan Iblis: Penelurusan Narasi Ayub 1-2. KAMASEAN: Jurnal Teologi Kristen,
1(1), Article 1. https://doi.org/10.34307 /kamasean.v1il.16

Seow, C. L. (2013). Job 1 - 21: Interpretation and Commentary. Eerdmans.

Shields, M. A. (2010). Malevolent or Mysterious? God’s Character in the Prologue of
Job. Tyndale Bulletin, 61(2), 255-270. https://doi.org/10.53751/001c.29288

Simonetti, M., & Marco, C. (Eds.). (2006). Job. InterVarsity Press.
Smick, E. B. (2017). Job. Zondervan Academic.

Sternberg, R. ]J. (1985). Implicit theories of intelligence, creativity, and wisdom.
Journal of Personality and Social Psychology, 49(3), 607-627.
https://doi.org/10.1037/0022-3514.49.3.607

Stevanus, K. (2019). Kesadaran Akan Allah Melalui Penderitaan Berdasarkan Ayub 1-
2. DUNAMIS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Kristiani, 3(2), Article 2.
https://doi.org/10.30648/dun.v3i2.182

Stuart, D. (2009). Old Testament Exegesis, Fourth Edition: A Handbook for Students and
Pastors. Westminster John Knox Press.

Tate, W. R. (2008). Biblical Interpretation: An Integrated Approach. Baker Books.

Ticciati, S. (2005). Job and the Disruption of Identity: Reading Beyond Barth (First
Edition). T&T Clark.

Tolanda, 1., & Maiaweng, P. C. D. (2011). Kedaulatan Allah Atas Iblis Berdasarkan
Kitab Ayub Pasal 1 Dan 2 Serta Relevansinya Dalam Kehidupan Orang Percaya.
Jurnal Jaffray, 9(2), 53-89. https://doi.org/10.25278/jj71.v9i2.96

Walton, J. H. (2012). First Conversation (1:6-12). In Job. Zondervan Academic.
https://brisbaneschooloftheology.eplatform.co/title/9780310492009/epub/r
ead?pid=22002794+#!/part-8GZX4e /position-4ble

Walton, J. H, & Longman III, T. (2015). How to Read Job. InterVarsity Press.
http://ebookcentral.proquest.com/lib /bst/detail.action?docID=4081794

R. F. Rouw, Fungsi Dialog Tuhan-Satan: Ironi dan Tipologi dalam Prolog Kitab Ayub 105



