
This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 153 

 
Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam di Tengah 

Masyarakat Kabupaten Alor 
 

1Harun Puling, 2Jonidius Illu 
1, 2 Sekolah Tinggi Teologi Injili Arastamar (SETIA) Jakarta 

*harunpuling16@gmail.com 
 
 

Recevied: 16 Juli 2025   Accepted: 26 Januari 2026       Published: 28 Januari 2026 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji transformasi makna nazar dalam masyarakat Alor, 
dari perspektif teologis dan sosiokultural. Masalah utama penelitian ini adalah pada 
pergeseran praktik nazar dari bentuk komitmen iman kepada Tuhan menjadi alat sosial yang 
sering kali digunakan untuk membalas dendam atau memperkuat tekanan kelompok. Metode 
yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 
lapangan, wawancara mendalam dengan tokoh gereja dan adat, serta analisis teks-teks 
Alkitab dan literatur antropologi agama. Hasil penelitian menunjukkan adanya ketegangan 
antara ajaran Alkitab yang menekankan kasih, pengampunan, dan komitmen personal, 
dengan praktik adat lokal yang menjadikan nazar sebagai instrumen sanksi sosial dan simbol 
kuasa. Kesimpulannya, gereja perlu memainkan peran aktif dalam meluruskan makna nazar 
melalui pendidikan jemaat yang kontekstual, pendekatan inkulturasi, dan dialog terbuka 
dengan masyarakat adat. Rekomendasi utama penelitian ini adalah perlunya strategi pastoral 
berbasis budaya untuk mengembalikan nazar sebagai ekspresi iman yang membangun damai 
dan harmoni sosial di tengah masyarakat Alor. 
 
Kata-kata Kunci: budaya lokal, iman Kristen, inkulturasi, nazar 
 

Abstract 
This study aims to examine the transformation of the meaning of vows (nazar) in Alor society 
from theological and sociocultural perspectives. The main issue addressed in this research 
concerns the shift in the practice of vows from an expression of commitment of faith to God into 
a social instrument that is often used to seek revenge or to reinforce group pressure. This study 
employs a descriptive qualitative method with a fieldwork approach, including in-depth 
interviews with church and customary leaders, as well as an analysis of biblical texts and 
anthropological literature on religion. The findings reveal a tension between biblical teachings 
that emphasize love, forgiveness, and personal commitment, and local customary practices that 
position vows as instruments of social sanction and symbols of power. In conclusion, the church 
needs to play an active role in realigning the meaning of vows through contextual 
congregational education, an inculturation approach, and open dialogue with customary 
communities. The main recommendation of this study is the development of culturally based 
pastoral strategies to restore vows as expressions of faith that promote peace and social 
harmony within Alor society.  
 
Keywords: Christian, faith, inculturation, local culture, nazar 

 Jurnal Kala Nea 
ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online) 

 Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 153-168 
 http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index 

DOI: https://doi.org/10.61295/kalanea.v6i2.196 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 154 

PENDAHULUAN  

 Dalam tradisi biblika, nazar dipahami sebagai janji atau komitmen pribadi 

yang diucapkan manusia kepada Tuhan sebagai respons iman atas penyertaan, 

pertolongan, atau permohonan tertentu. Nazar bukanlah sarana manipulasi ilahi, 

melainkan ekspresi kesungguhan hati yang dilandasi ketaatan dan rasa syukur. Kitab 

Perjanjian Lama menegaskan bahwa nazar harus diucapkan dengan penuh tanggung 

jawab dan dipenuhi tanpa penundaan, karena ketidaksetiaan terhadap nazar 

dipandang sebagai pelanggaran moral di hadapan Allah (Bil. 30:2; Pkh. 5:4–5). Dalam 

Perjanjian Baru, Yesus sendiri memperingatkan agar manusia tidak bersumpah 

secara sembarangan, melainkan hidup dalam integritas dan kejujuran di hadapan 

Allah, sehingga seluruh hidup orang percaya menjadi kesaksian iman yang utuh (Mat. 

5:33–37). 

 Dalam kerangka iman Kristen, nazar bersifat relasional dan etis, karena 

bertujuan memperdalam relasi manusia dengan Tuhan serta menumbuhkan 

tanggung jawab moral dalam kehidupan sehari-hari. Aulu (2020) menegaskan bahwa 

nazar tidak dimaksudkan sebagai praktik magis atau sarana untuk memaksakan 

kehendak manusia kepada Allah, apalagi untuk melimpahkan hukuman kepada pihak 

lain. Oleh karena itu, praktik nazar yang benar selalu bergerak dalam horizon iman, 

ketaatan, dan ucapan syukur, bukan dalam logika balas dendam, kekerasan simbolik, 

atau intimidasi spiritual. Namun, dalam konteks masyarakat Kabupaten Alor, 

pemahaman teologis tentang nazar tidak selalu dipraktikkan secara konsisten.  

 Penelitian terdahulu mendukung temuan tersebut. Tafui (2017) menunjukkan 

bahwa praktik nazar di Jemaat GMIT Efata Soe hidup secara turun-temurun dengan 

bentuk pelaksanaan yang kontekstual dan berakar pada pengalaman religius jemaat. 

Sementara itu, Bana dan Ruku (2021) menegaskan bahwa pemahaman nazar di 

Jemaat GMIT Luz Fatukoa bersifat tidak homogen; sebagian jemaat memaknainya 

sebagai ungkapan syukur dan komitmen iman kepada Tuhan, namun dalam 

praktiknya nazar kerap direduksi menjadi ritual tanpa refleksi teologis yang 

mendalam. Akibatnya, nazar dikonstruksi sebagai bentuk kutukan religius dan 

berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial yang koersif, sehingga mengalami 

pergeseran makna dari janji iman yang personal dan vertikal. 

 Fenomena tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan berkaitan erat dengan 

struktur sosial masyarakat adat yang bersifat komunal. Dalam konteks ini, praktik 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 155 

religius sering kali berfungsi ganda, yakni sebagai ekspresi iman sekaligus 

mekanisme pengendalian sosial. Tafui (2017) dalam penelitiannya pada jemaat GMIT 

Efata Soe menunjukkan bahwa nazar kerap dipahami sebagai “senjata pamungkas” 

dalam situasi ekstrem, terutama ketika mekanisme hukum atau sanksi sosial 

dianggap tidak memadai. Pola serupa juga ditemukan dalam konteks masyarakat 

Alor, di mana nazar kerap dikaitkan dengan hukuman ilahi terhadap pelaku 

kejahatan, khususnya pencurian, sehingga menimbulkan ketegangan moral dan 

spiritual di tingkat komunitas. Hal ini diperkuat oleh wawancara penulis dengan 

Soleman Sali, warga asal Pantar Timur (Manatang), yang menyatakan bahwa 

ancaman “menaruh nazar” sering digunakan sebagai bentuk tekanan religius agar 

pelaku pencurian mengalami celaka. Praktik tersebut menunjukkan pergeseran 

makna nazar dari komitmen iman yang personal menjadi instrumen intimidasi dan 

pembalasan sosial, sehingga menuntut refleksi teologis kritis dan pendampingan 

pastoral yang kontekstual agar selaras kembali dengan nilai kasih dan keadilan 

Alkitabiah.  

 Dari perspektif sosiologi agama, praktik keagamaan dalam konteks agama 

populer kerap mengalami pergeseran fungsi, dari ekspresi ibadah yang bersifat 

transenden menjadi sarana legitimasi sosial dan pembentukan otoritas simbolik 

dalam komunitas. Pergeseran ini menunjukkan bagaimana agama dapat 

dimanfaatkan untuk memperkuat norma sosial dan relasi kuasa, bukan semata-mata 

sebagai respons iman kepada Allah (Robbins, 2020). Ketika nilai adat, kepercayaan 

terhadap kekuatan gaib, dan simbol religius saling bertemu, ritus keagamaan 

termasuk nazar rentan mengalami transformasi makna. Nazar yang semula bersifat 

personal dan vertikal kepada Tuhan kemudian dimaknai secara horizontal sebagai 

sarana penegasan norma, sanksi sosial, dan hukuman simbolik. Dalam konteks Alor, 

logika ini diperkuat oleh narasi lokal mengenai keterlibatan Tuhan dan leluhur dalam 

menegakkan keadilan komunal, sehingga batas antara iman Kristen dan kepercayaan 

adat menjadi semakin kabur. 

 Sejumlah penelitian dalam satu dekade terakhir telah mengkaji praktik nazar 

dan religiositas jemaat Kristen di wilayah Indonesia Timur. Tafui (2017) menyoroti 

pemaknaan nazar dalam situasi krisis jemaat, sementara Bana dan Ruku (2021) 

menemukan adanya pemahaman nazar yang bercampur antara janji iman dan 

ungkapan rasa syukur, bahkan cenderung direduksi menjadi ritual formal tanpa 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 156 

refleksi teologis yang memadai. Aulu (2020) menegaskan bahwa lemahnya 

pendampingan gereja berkontribusi pada distorsi pemahaman nazar secara lokal. 

Kendati demikian, penelitian-penelitian tersebut umumnya berfokus pada aspek 

pastoral dan pemahaman jemaat, tanpa menelaah secara khusus fungsi nazar sebagai 

alat kutukan dan mekanisme kontrol sosial dalam konteks masyarakat adat Alor. 

 Artikel ini mengkaji praktik nazar dalam masyarakat Kristen di Kabupaten 

Alor sebagai fenomena religio-sosial yang dibentuk oleh interaksi antara iman 

Kristen, struktur adat, dan dinamika konflik lokal. Kebaharuan penelitian ini terletak 

pada integrasi pendekatan teologis, sosiologis, dan antropologis dalam memahami 

nazar bukan hanya sebagai praktik devosi personal, tetapi juga sebagai instrumen 

sosial yang berpotensi menyimpang dari makna teologis alkitabiah. Studi ini 

bertujuan menelaah pergeseran pemaknaan dan praktik nazar, mengidentifikasi 

faktor-faktor teologis dan sosiokultural yang melatarbelakanginya, serta 

menawarkan pendekatan korektif berbasis Pendidikan Agama Kristen yang 

kontekstual. Melalui kajian ini, diharapkan lahir kontribusi teologis dan praktis bagi 

pengembangan teologi kontekstual dan pembinaan jemaat yang lebih reflektif, 

biblikal, dan transformatif dalam konteks masyarakat Alor. 

 
METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi 

kasus, bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam praktik dan pemahaman 

persembahan nazar dalam komunitas Kristen di Kabupaten Alor. Data dikumpulkan 

melalui studi literatur, berupa buku, jurnal, dan artikel ilmiah yang membahas 

praktik persembahan nazar, ritual keagamaan, serta konteks sosial-keagamaan 

masyarakat. Data dianalisis secara tematik, dengan menekankan identifikasi pola, 

makna sosial-keagamaan, serta pergeseran persepsi masyarakat terhadap nazar. 

Validitas data dijaga melalui triangulasi literatur dari berbagai sumber terpercaya, 

sekaligus memperhatikan etika penelitian dalam pemanfaatan karya tulis. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna Tradisional dan Kristen tentang Nazar di Alor 

 Dalam masyarakat adat Alor, praktik nazar secara tradisional berakar pada 

konsep religio-ritual yang berkaitan dengan leluhur dan kekuatan kosmik. Ritual adat 

seperti tarian lego-lego yang mengelilingi batu suci disebut Misbah atau Kameng 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 157 

menjadi media untuk menghubungkan masyarakat dengan roh leluhur, sebagai 

bentuk syukur atau mohon keselamatan (Tambunan, 2013). Dalam rangkaian ritual 

tersebut, janji atau nazar sering disampaikan secara lisan bahkan kadang disertai 

persembahan hewan atau hasil bumi sebagai tanda penghormatan sekaligus kontrak 

spiritual dengan kekuatan yang lebih tinggi. Mekanisme ini mencerminkan 

bagaimana nazar dalam pandangan tradisional bukan semata janji pribadi kepada 

Tuhan, tetapi jalinan antara manusia, nusantara adat, dan semesta roh. 

 Persepsi terhadap nazar pada komunitas Kristen Alor menunjukkan adanya 

kristenisasi dari tradisi lokal tersebut. Rodemeier mencatat bahwa masuknya Islam 

dan Protestan di Alor tidak serta-merta menghapus adat ritual, melainkan terjadi 

akomodasi antara adat dan doktrin agama baru . Hal ini terlihat di mana jemaat adat 

tetap mempertahankan bentuk nazar dalam konteks ritual gereja misalnya 

pengucapan nazar saat ibadah syukur atau penebusan janji pasca hujan lebat 

walaupun bentuk dan tujuannya telah diadaptasi sesuai ajaran Kristen. Dengan 

demikian, terdapat transformasi ritual lokal ke dalam wadah iman Kristen. Namun 

perbedaan persepsi muncul antara pihak gereja formal dan masyarakat adat dalam 

interpretasi makna nazar. Gereja umumnya memahami nazar sebagai janji personal 

kepada Tuhan yang bersifat sukarela dan bersandar pada teologi Alkitabiah (Aulu, 

2020).  

 Konteks sejarah masuknya Kekristenan di Alor dipengaruhi oleh proses 

evangelisasi Protestan yang berlangsung sejak awal abad ke-20 melalui aktivitas 

zending Belanda. Misionaris Protestan mulai memperkenalkan ajaran Injil dan 

membaptis masyarakat di pulau Alor pada periode menjelang dan pasca-Perang 

Dunia I, misalnya, baptisan oleh misionaris William Back dan kedatangan pekerja 

zending seperti N. Binkhuijzen pada dekade awal abad ke-20 yang mencatat tahapan 

awal pertumbuhan komunitas Kristen di Kolana dan sekitarnya. Penetrasi ini 

berlanjut dengan pembentukan jemaat lokal dan perluasan gereja ke berbagai 

wilayah di Alor dalam interaksi dengan masyarakat adat setempat. Kerja zending ini 

kemudian berkembang menjadi bagian dari struktur gereja Protestan yang lebih luas 

di Nusa Tenggara Timur, khususnya melalui Gereja Masehi Injili di Timor (GMIT), 

yang sejak dekade 1930-an telah memperluas pelayanan termasuk ke Alor dan 

menjadi institusi gerejawi penting dalam perkembangan Kekristenan di wilayah 

tersebut (GMIT, 2017). Pendekatan ini berhasil meminimalisir konflik antaragama. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 158 

Alor dikenal sebagai daerah dengan tingkat toleransi tinggi, namun juga 

menyebabkan sinkretisme religius di mana adat tetap hidup dalam praktik 

kekristenan. Dalam proses tersebut, nazar mengalami akulturasi: identitasnya 

dilokalkan agar sesuai dengan konteks sosial dan spiritual masyarakat Alor. Ritual 

adat di Alor sejak lama mendasarkan diri pada praktik animisme dan dinamisme yang 

menghormati berbagai entitas alam seperti matahari (Larra/Lera), bulan (Wulang), 

sungai (Neda), hutan (Addi), dan laut (Hari) (Ilyas, 2015). Mereka memuja leluhur 

melalui mesbah berupa susunan batu besar di kampung tempat menyampaikan nazar 

dan permohonan atas kebaikan maupun perlindungan (Poelinggomang, 2024). 

Praktik ini bukan hanya bersifat religius personal, tetapi memiliki aspek sosial yang 

memperkuat kohesi komunitas. Nazar dialamatkan kepada entitas lokal sebagai 

bagian dari hubungan saling bergantung, dan pelaksanaan ritual sering diiringi 

tindakan kolektif, seperti memberi persembahan bersama. 

 Dengan kedatangan misionaris Protestan dari Jerman pada awal abad ke-20 

terutama DS William Bach pada tahun 1908 agama Kristen memasuki wilayah pesisir 

Alor melalui daerah Dulolong, kemudian menyusup ke pedalaman (Poelinggomang, 

2024). Gereja pertama di Kalabahi dibangun pada 1912 oleh komunitas lintas agama, 

termasuk tukang Muslim dari Kalimantan (Poelinggomang, 2024). Strategi 

pendampingan ini menghasilkan relasi yang relatif harmonis antaragama, meskipun 

juga menyebabkan akulturasi ritual, di mana praktik nazar adat semakin bercampur 

dengan kegiatan gereja. 

 Penyesuaian makna nazar dalam konteks kristiani terjadi dalam bentuk 

pengucapan nazar saat ibadah syukur, penebusan janji atas hujan atau panen, dan 

pemberian persembahan materi (Iswanto & Hutapea, 2020). Namun, transformasi ini 

tidak secara otomatis menghapus landasan teologis Alkitabiah dari nazar. Gereja di 

Alor umumnya mengajarkan bahwa nazar adalah komitmen pribadi sukarela, bukan 

instrumen spiritual untuk mendapatkan keuntungan atau membalas dendam (Aulu, 

2020). Perbedaan inilah yang menjadi titik perselisihan ketika masyarakat adat masih 

menekankan kekuatan sosial dan adat dalam pelaksanaan nazar. 

 Situasi toleransi antarumat beragama di Alor cukup unik dan dianggap sebagai 

modal sosial yang kuat karena adanya pola pelibatan ritual lintas agama seperti 

pembangunan masjid dan gereja bersama, serta partisipasi dalam perayaan 

keagamaan masing-masing kelompok (Zulkarnain, 2018). Kesadaran hubungan tiga 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 159 

“tungku” (adat, agama, dan negara) juga memainkan peran dalam menjaga kerukunan 

dan menghindari konflik yang besar (CTSS IPB, 2022). Dengan kehadiran nilai-nilai 

toleransi ini, gereja dan sembilan adat setempat memiliki peluang untuk 

mendialogkan makna nazar yang tepat yakni menghindarkan praktik nazar dari 

unsur dendam atau tekanan sosial, dan mengembalikannya sebagai komitmen iman. 

Makna nazar di masyarakat Alor menunjukkan kompleksitas interaksi antara tradisi 

adat dan ajaran Kristen. Secara tradisional, nazar merupakan bagian integral dari 

sistem kepercayaan yang menghubungkan manusia dengan leluhur dan kekuatan 

alam, berfungsi sebagai mekanisme sosial dan spiritual yang mengikat komunitas. 

Namun, dengan masuknya kekristenan, makna nazar mengalami akulturasi yang 

menggeser fokusnya menjadi komitmen pribadi kepada Tuhan berdasarkan ajaran 

Alkitab. Perbedaan persepsi antara gereja dan masyarakat adat seringkali 

menimbulkan ketegangan, terutama ketika praktik nazar masih dipengaruhi oleh 

unsur sosial berupa balas dendam atau tekanan komunitas. Oleh karena itu, penting 

bagi tokoh agama dan adat untuk bekerja sama meluruskan pemahaman ini, 

mengembalikan nazar pada makna teologisnya sebagai ungkapan iman yang tulus 

dan sukarela. Pendekatan dialogis yang mengedepankan toleransi dan pemahaman 

lintas budaya akan sangat berperan dalam menjaga kerukunan sekaligus 

memperkuat spiritualitas masyarakat Alor. 

 
Transformasi Makna: Nazar sebagai Ungkapan Dendam atau Balas Budi 

 Dalam masyarakat Alor, fenomena nazar tidak hanya berfungsi sebagai 

pernyataan iman atau komitmen kepada Tuhan, tetapi telah mengalami transformasi 

sosial yang signifikan. Nazar kerap dimanfaatkan sebagai alat untuk membalas 

dendam atau membayar sakit hati, terutama dalam konteks perselisihan antar 

keluarga atau kelompok adat (Bayar, 2020). Praktik ini menunjukkan bahwa nazar 

bisa menjadi instrumen sosial yang menimbulkan ketegangan, di mana janji spiritual 

melebur menjadi alat tekanan psikologis dan politik lokal. Kondisi ini menandai 

perubahan fungsi nazar dari ritual religius ke ranah konflik sosial yang kompleks. 

 Dalam studi lapangan yang dilakukan oleh Karlin, Hasan, dan Suryani (2024), 

ditemukan bahwa masyarakat Melayu Palembang memiliki praktik nazar yang mirip, 

di mana nazar digunakan untuk “menghukum” pihak lain melalui tekanan sosial dan 

kultural. Meskipun berbeda konteks budaya, fenomena ini paralel dengan yang 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 160 

terjadi di Alor, yang memperlihatkan bahwa nazar sebagai bentuk janji atau sumpah 

bisa dipolitisasi dalam dinamika sosial. Dengan demikian, praktik nazar bukan hanya 

persoalan religius semata, melainkan juga sarana pengelolaan konflik sosial yang 

terselubung dalam simbolisme keagamaan. Ketegangan ini semakin diperkuat oleh 

tekanan sosial dalam struktur adat yang mendorong individu atau kelompok untuk 

menunaikan nazar sebagai bentuk tanggung jawab komunal, bukan semata-mata 

sebagai ekspresi iman personal. Dalam banyak konteks Kekristenan lokal, praktik 

keagamaan sering kali dinegosiasikan dengan tuntutan sosial dan norma kolektif 

yang hidup dalam komunitas adat, sehingga makna iman mengalami pergeseran dari 

ranah personal ke ranah sosial-budaya (Robbins, 2020). Tekanan semacam ini dapat 

menyebabkan praktik nazar beralih menjadi kewajiban sosial yang memberatkan, 

dan jika tidak dipenuhi, dapat menimbulkan stigma atau isolasi sosial. Dalam konteks 

ini, nazar telah kehilangan makna spiritualnya dan bergeser menjadi alat mekanisme 

kontrol sosial yang mengikat masyarakat secara normatif. 

 Dari perspektif antropologis, penggunaan nazar sebagai alat balas dendam 

menunjukkan bagaimana simbol agama bisa disandera oleh struktur kekuasaan lokal 

untuk memperkuat dominasi sosial (Cıblak 2004, 240). Penggunaan ritual keagamaan 

dalam konflik antar-kelompok ini bukan hanya soal individual, tetapi mewakili 

konflik kolektif yang berakar pada ketegangan sejarah dan politik adat. Hal ini 

menimbulkan dilema bagi gereja dan tokoh agama yang berusaha meluruskan makna 

nazar agar kembali ke koridor spiritual dan mencegah penyalahgunaan sebagai alat 

konflik. 

 Temuan lapangan di Alor mengungkap bahwa nazar yang bernuansa tekanan 

sosial sering kali terkait dengan dinamika kekuasaan dalam komunitas. Individu atau 

kelompok yang merasa dirugikan dapat memanfaatkan nazar sebagai sarana untuk 

membalas perlakuan tidak adil secara simbolis, bahkan mengarah pada eskalasi 

konflik (Bayar, 2020). Dalam konteks ini, nazar bukan lagi sekadar ungkapan religius, 

melainkan bagian dari strategi sosial yang memperkuat posisi tawar kelompok 

tertentu. Sementara itu, penelitian oleh Bana dan Ruku (2021) di GMIT Luz Fatukoa 

menegaskan bahwa tekanan sosial dalam pelaksanaan nazar juga muncul dari norma 

adat yang ketat. Kegagalan memenuhi nazar dapat menyebabkan sanksi sosial berupa 

pengucilan atau stigma, yang memaksa individu untuk memenuhi janji walau secara 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 161 

pribadi tidak sepenuhnya ikhlas. Kondisi ini memperlihatkan bahwa nazar berubah 

menjadi kewajiban sosial yang mengikat dan bisa menimbulkan konflik batin. 

 Dalam konteks kekristenan di Alor, tokoh gereja berupaya meluruskan makna 

nazar agar kembali ke makna teologis sebagai komitmen pribadi yang sukarela, 

bukan alat untuk membalas dendam (Aulu, 2020). Namun, tantangan terbesar adalah 

bagaimana menanggulangi praktik nazar yang sudah mengakar dalam kultur sosial 

dan kadang sulit dipisahkan dari dinamika adat dan politik lokal. Dialog dan 

pendidikan iman menjadi kunci dalam mengatasi pergeseran makna ini. Sebagai 

solusi, pendekatan yang mengedepankan pemahaman lintas budaya dan kerja sama 

antara gereja, tokoh adat, dan masyarakat menjadi sangat penting. Dengan saling 

mengakui kompleksitas budaya dan religius, proses rekonsiliasi makna nazar dapat 

berlangsung secara berkelanjutan, sekaligus menjaga kerukunan sosial dan 

menghindari penyalahgunaan praktik keagamaan sebagai alat konflik. 

 Fenomena “nazar untuk menghukum” juga tercermin dalam konflik antar 

keluarga di Alor yang sering kali berakar pada persaingan sumber daya dan status 

sosial (Poelinggomang, 2024). Dalam situasi ini, nazar menjadi ekspresi simbolis yang 

menguatkan posisi kelompok dan menimbulkan tekanan psikologis pada pihak 

lawan. Praktik ini menunjukkan bagaimana ritual religius dapat diintervensi oleh 

kepentingan sosial-politik yang lebih luas, yang tidak selaras dengan nilai kasih dan 

pengampunan dalam ajaran Kristen. Selain itu, praktik nazar bernuansa dendam ini 

sering kali berdampak negatif pada solidaritas komunitas, memperbesar jurang 

perpecahan antar kelompok dan menimbulkan rasa ketidakpercayaan yang 

mendalam (Zulkarnain, 2018). Padahal, dalam konteks ideal, nazar seharusnya 

menjadi sarana mempererat hubungan sosial dan spiritual antar anggota masyarakat. 

Perubahan ini mencerminkan tantangan yang dihadapi gereja dan masyarakat dalam 

mengharmonisasikan nilai tradisional dan ajaran agama baru. 

 Dalam banyak kasus, tekanan untuk melaksanakan nazar sebagai bentuk 

“pembayaran sakit hati” tidak hanya berasal dari kelompok sendiri tetapi juga dari 

tekanan sosial yang lebih luas, seperti ekspektasi masyarakat dan norma adat yang 

kaku (Moleong, 2019). Kondisi ini menyebabkan pelaksanaan nazar menjadi beban 

psikologis, bahkan bisa memicu konflik yang berlarut-larut apabila janji tidak 

terpenuhi dengan sempurna. Gereja dan tokoh adat memiliki peran strategis dalam 

membangun kesadaran bahwa nazar harus dikembalikan pada makna spiritualnya 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 162 

sebagai bentuk pengabdian dan rasa syukur, bukan sebagai alat pemaksaan atau 

balas dendam (Aulu, 2020). Pendekatan pastoral dan pendidikan agama yang inklusif 

dapat membantu masyarakat memahami nazar secara benar sehingga dapat 

menghindari penyalahgunaan yang merugikan. Kerjasama lintas budaya dan agama 

menjadi kunci agar nilai-nilai kasih dan rekonsiliasi dapat diimplementasikan dalam 

praktik sehari-hari. 

 Makna nazar di masyarakat Alor telah mengalami transformasi yang 

kompleks, dari ungkapan iman menjadi alat yang terkadang digunakan untuk 

membalas dendam atau sebagai bentuk tekanan sosial. Praktik nazar yang bernuansa 

balas budi atau “nazar untuk menghukum” mencerminkan dinamika sosial dan politik 

yang mendalam, di mana janji spiritual dilebur menjadi instrumen konflik dan 

kontrol sosial. Temuan lapangan menunjukkan bahwa tekanan sosial dan norma adat 

yang ketat seringkali memaksa individu untuk menunaikan nazar walaupun secara 

pribadi tidak ikhlas, yang berpotensi menimbulkan konflik dan perpecahan dalam 

komunitas. Untuk itu, peran gereja dan tokoh adat sangat penting dalam meluruskan 

makna nazar agar kembali pada makna teologisnya sebagai komitmen sukarela dan 

bentuk pengabdian kepada Tuhan. Pendekatan dialogis dan pendidikan lintas budaya 

menjadi kunci dalam memulihkan makna nazar sekaligus menjaga kerukunan sosial 

di tengah masyarakat yang beragam. 

 
Nazar Menurut Alkitab  

 Nazar dalam Alkitab merupakan janji sukarela yang diucapkan seseorang 

kepada Allah sebagai wujud kesalehan, ucapan syukur, atau permohonan. Ia bukanlah 

kewajiban yang dibebankan oleh hukum Taurat, melainkan bentuk komitmen pribadi 

yang sakral. Bila sudah diucapkan, nazar harus ditepati, karena mengikat secara 

moral dan spiritual. Dalam Perjanjian Lama, praktik ini sering tampak dalam bentuk 

tindakan konkret, seperti pantangan makanan, tidak memotong rambut, atau 

mempersembahkan korban (Bilangan 6:1–21). Nazar mencerminkan iman yang 

otentik kepada Allah dan menuntut integritas hidup dalam relasi perjanjian dengan-

Nya, di mana kesetiaan pada janji dipahami sebagai bagian dari tanggapan etis umat 

terhadap anugerah Allah (Goldingay, 2020).  

 Beberapa tokoh penting dalam Alkitab menunjukkan praktik nazar yang 

bermakna dalam kehidupan mereka. Yakub bernazar kepada Allah saat ia melarikan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 163 

diri dari Esau, bahwa jika Tuhan menyertainya, maka ia akan memberi sepersepuluh 

dari harta miliknya (Kejadian 28:20–22). Hana, ibu Samuel, juga membuat nazar 

bahwa jika Tuhan memberinya anak, anak itu akan diserahkan kepada Tuhan seumur 

hidupnya (1 Samuel 1:11). Contoh-contoh tersebut menegaskan bahwa nazar tidak 

dimaksudkan sebagai sarana untuk memanipulasi Allah, melainkan sebagai ungkapan 

iman dan ketergantungan total kepada-Nya, yang kerap muncul dari situasi 

penderitaan, krisis, atau kesadaran rohani yang mendalam sebagai respons manusia 

terhadap karya dan kesetiaan Allah (Goldingay, 2020). Salah satu bentuk nazar paling 

terkenal dalam Perjanjian Lama adalah nazar Nazirea (Bilangan 6:1–21), yakni janji 

khusus yang dilakukan dengan tidak meminum anggur, tidak memotong rambut, dan 

tidak menyentuh mayat. Nazar ini bisa bersifat sementara atau seumur hidup, seperti 

yang terjadi pada tokoh Simson (Hakim-hakim 13:5). Nazar Nazir merepresentasikan 

pola kesalehan yang berfokus pada pemisahan simbolik dan komitmen etis, yang 

berfungsi sebagai tanda hidup kudus di hadapan Allah dan komunitas. Nazar ini tidak 

sekadar ritual, tetapi mencerminkan relasi perjanjian yang dijalani secara disiplin dan 

sadar (Gane, 2021). 

 Secara hukum, Alkitab menegaskan bahwa setiap nazar yang diucapkan harus 

dipenuhi. Dalam Ulangan 23:21–23, Tuhan memperingatkan agar tidak sembarangan 

bernazar, karena kegagalan menepatinya dianggap dosa. Demikian pula dalam 

Pengkhotbah 5:4–6, Salomo menasihati agar manusia berpikir bijak sebelum 

bernazar, karena Allah tidak berkenan terhadap orang yang tidak menepati janjinya. 

Hal ini menunjukkan bahwa nazar bukan hanya janji manusia, tetapi sebuah kontrak 

rohani yang sakral antara manusia dan Allah. Nazar dilihat sebagai bentuk respons 

iman atas anugerah Allah, bukan sebagai transaksi. Nazar muncul karena kesadaran 

akan kemurahan Tuhan dan keyakinan bahwa Dia sanggup menolong. Seperti yang 

dilakukan Hana, doa dan nazar menjadi saluran pengharapan dan penyerahan penuh 

kepada Allah. Dalam konteks ini, nazar berfungsi sebagai medium teologis yang 

mengekspresikan pengakuan akan keterbatasan manusia sekaligus kepercayaan pada 

kemurahan dan kesetiaan Allah dalam relasi perjanjian, di mana tindakan bernazar 

dipahami sebagai respons iman terhadap anugerah Allah, bukan sebagai alat 

manipulasi ilahi (Goldingay, 2020). Maka, nazar adalah bagian dari pertumbuhan 

iman yang mempererat hubungan dengan Tuhan. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 164 

 Dalam Perjanjian Baru, Yesus tidak secara eksplisit mengajarkan tentang 

nazar, namun Ia menekankan pentingnya integritas dalam berbicara. Dalam Matius 

5:33–37, Ia menegaskan agar manusia tidak bersumpah sembarangan, melainkan 

cukup berkata "ya" jika ya dan "tidak" jika tidak. Ini menandakan bahwa kejujuran 

dan kesungguhan hati jauh lebih penting daripada bentuk sumpah atau nazar formal. 

Paulus sendiri pernah melakukan nazar (Kisah Para Rasul 18:18), namun praktik 

tersebut dipahami sebagai tindakan kontekstual dan personal, bukan sebagai 

kewajiban normatif bagi iman Kristen. Dalam teologi Perjanjian Baru, nazar tidak 

ditempatkan sebagai syarat kesalehan, melainkan sebagai ekspresi kebebasan iman 

yang tunduk pada Injil dan anugerah Allah (Keener, 2020). 

 Dalam konteks kekristenan masa kini, nazar tetap bisa dijalankan sebagai 

bentuk komitmen pribadi kepada Allah, seperti janji untuk melayani, 

mempersembahkan sesuatu, atau hidup dalam kekudusan. Namun, penting untuk 

diingat bahwa keselamatan bukan diperoleh karena nazar, melainkan karena kasih 

karunia Allah melalui iman kepada Kristus (Efesus 2:8–9). Nazar dapat berfungsi 

sebagai sarana pertumbuhan rohani apabila dilakukan dengan motivasi yang tulus 

dan tidak dijadikan alat untuk mempertontonkan kesalehan. Integritas batin, 

ketulusan hati, dan kasih kepada Allah harus menjadi dasar utama, sehingga praktik 

nazar sungguh-sungguh mencerminkan relasi yang benar antara manusia dan Allah, 

bukan pencarian pengakuan religius (Goldingay, 2020). Nazar dalam Alkitab adalah 

ekspresi spiritual yang kuat dari iman, ketaatan, dan dedikasi kepada Allah. Nazar 

bukan hanya janji lahiriah, tetapi komitmen rohani yang sakral. Dalam dunia modern 

yang serba cepat dan mudah berubah, nazar mengingatkan kita akan pentingnya 

kesungguhan dan tanggung jawab di hadapan Tuhan. Meski tidak diwajibkan, nazar 

tetap relevan sebagai bentuk pengabdian dan keseriusan dalam beriman. Asalkan 

dilandasi kasih, bukan pamrih, nazar bisa memperdalam relasi dengan Allah yang 

setia. 

 
Telaah Teologis: Nazar sebagai Komitmen Iman, Bukan Alat Sosial 

 Nazar dalam tradisi Alkitab merupakan sebuah janji suci yang diucapkan 

seseorang kepada Tuhan sebagai bentuk komitmen iman yang mendalam. Konsep ini 

berakar kuat dalam teks-teks Perjanjian Lama, di mana nazar adalah ekspresi 

pengabdian yang mengikat secara moral dan spiritual (Aulu, 2020). Nazar tidak 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 165 

hanya sekadar ucapan, tetapi merupakan tindakan nyata yang harus ditunaikan 

dengan penuh kesungguhan. Oleh karena itu, pemahaman teologis yang tepat 

terhadap nazar sangat penting agar jemaat tidak salah kaprah menjadikannya sebagai 

alat untuk tujuan sosial yang negatif seperti balas dendam atau manipulasi. 

 Proses reinterpretasi teks Alkitab tentang nazar harus dilakukan secara 

mendalam dan kontekstual agar makna asli dapat tersampaikan dengan benar 

kepada jemaat. Gereja memiliki tanggung jawab untuk menerjemahkan makna 

tersebut ke dalam praktik kehidupan sehari-hari yang sesuai dengan nilai-nilai kasih, 

pengampunan, dan rekonsiliasi (Bana & Ruku, 2021). Pendidikan iman yang 

berkelanjutan menjadi kunci agar jemaat dapat memahami bahwa nazar adalah 

pernyataan komitmen kepada Tuhan, bukan sarana untuk memperkuat posisi sosial 

atau menimbulkan konflik. Selain itu, pendidikan jemaat harus didukung oleh 

pendekatan yang inklusif dan dialogis, terutama dalam konteks masyarakat Alor yang 

kaya dengan tradisi dan nilai budaya lokal. Gereja perlu membuka ruang diskusi yang 

memungkinkan anggota jemaat untuk mengungkapkan pengalaman dan pemahaman 

mereka tentang nazar, sekaligus mendapatkan bimbingan teologis yang tepat 

(Poelinggomang, 2024). Pendekatan ini memperkuat hubungan antara iman dan 

budaya tanpa mengorbankan integritas ajaran Kristen. 

 Reinterpretasi makna nazar juga harus memperhatikan tantangan ketegangan 

antara ajaran Alkitab dan budaya lokal. Dalam banyak konteks budaya lokal, praktik 

nazar kerap diarahkan pada fungsi kekuasaan sosial, pengendalian perilaku, bahkan 

balas dendam simbolik, sehingga bertentangan dengan inti ajaran Kekristenan yang 

menekankan kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi. Ketegangan ini menunjukkan 

bagaimana praktik keagamaan dapat mengalami distorsi ketika lebih dikendalikan 

oleh logika sosial-budaya daripada refleksi teologis yang berakar pada Injil (Robbins, 

2020). Oleh karena itu, gereja harus berperan aktif dalam membimbing jemaat agar 

dapat memahami dan menerapkan nazar sesuai dengan nilai-nilai teologis yang 

benar, sekaligus menghormati konteks budaya tanpa membiarkan praktik 

menyimpang berkembang. 

 Gereja dapat menggunakan pendekatan inkulturasi sebagai strategi utama 

dalam membina makna nazar yang baru dan positif. Inkulturasi memungkinkan 

integrasi nilai-nilai iman Kristen dengan budaya lokal, sehingga jemaat dapat 

merasakan relevansi iman dalam kehidupan mereka sehari-hari tanpa kehilangan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 166 

identitas budaya (Moleong, 2019, 115). Dengan cara ini, gereja membantu jemaat 

menemukan keseimbangan antara komitmen iman dan penghormatan terhadap 

tradisi, yang pada akhirnya mengurangi konflik sosial yang muncul akibat 

penyalahgunaan nazar. Selain pendidikan dan inkulturasi, peran tokoh gereja sebagai 

teladan dan mediator dalam komunitas sangat penting. Pemimpin gereja memiliki 

tanggung jawab untuk secara aktif mengajarkan pemahaman iman yang alkitabiah 

serta memberi keteladanan konkret dalam memaknai dan menunaikan nazar secara 

benar, sehingga praktik keagamaan jemaat tidak menyimpang dari prinsip Injil yang 

menekankan ketaatan, integritas, dan kasih (Stott & Wright, 2021). Kepemimpinan 

yang kuat dan berwawasan budaya akan memperkuat kredibilitas gereja di mata 

jemaat dan masyarakat luas, sehingga pembinaan terhadap praktik nazar yang benar 

dapat berjalan efektif. 

 Penting juga bagi gereja untuk terus melakukan evaluasi dan refleksi atas 

metode pembinaan yang digunakan agar tetap relevan dengan dinamika sosial dan 

budaya masyarakat. Perubahan zaman dan tantangan sosial memerlukan respons 

yang adaptif dan kreatif dari institusi gereja. Dengan demikian, gereja tidak hanya 

menjadi pengawas doktrin, tetapi juga fasilitator perubahan sosial yang membawa 

kebaikan dan harmoni dalam kehidupan jemaat. telaah teologis dan pendidikan 

jemaat tentang nazar sebagai komitmen iman harus menjadi prioritas utama gereja 

agar ritual ini tidak diselewengkan menjadi alat sosial yang merugikan. Pendekatan 

yang kontekstual, inklusif, dan berbasis dialog menjadi kunci keberhasilan 

pembinaan. Dengan demikian, nazar dapat kembali pada fungsinya sebagai ungkapan 

iman yang memperkuat hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama, sekaligus 

menjadi sumber damai dan penguatan sosial dalam masyarakat Alor. 

 
KESIMPULAN 

 Makna nazar dalam masyarakat Alor mengalami dualisme antara pemahaman 

teologis sebagai komitmen iman dan praktik sosial yang sering kali bernuansa 

dendam atau balas budi. Tradisi nazar yang sejatinya merupakan ungkapan 

pengabdian kepada Tuhan, dalam realitas sosial di Alor kerap berubah menjadi alat 

untuk menegakkan tekanan sosial dan konflik antarindividu atau kelompok. 

Ketegangan ini muncul karena perbedaan persepsi antara ajaran gereja yang 

menekankan kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi dengan budaya lokal yang 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 167 

memandang nazar sebagai sarana sosial yang lebih pragmatis. Oleh sebab itu, 

diperlukan upaya serius dari gereja melalui pendidikan iman dan pendekatan 

inkulturasi agar jemaat dapat memahami dan mengamalkan nazar sesuai makna 

teologis yang benar. 

 
KEPUSTAKAAN 

Agama, S. J., Budaya, S. D. A. N., Kematian, U., Tengah, K., Enjeliana, L., Olivia, M., 
Septiany, M., Teologi, P. S., Ilmu, F., Keagamaan, S., Agama, I., & Negeri, K. (2025). 
Model Antropologis dalam Teologi Kontekstual: Menyikapi Sinkretisme dalam 
Upacara Kematian (Tiwah) di Jemaat Kalimantan Tengah. 1(4), 482–491. 

Andre Vinsensius David. (2021). Studi Komparasi Konsep Jubata dan YHWH dalam 
Keluaran 3:14 Sebagai Upaya Kontekstualisasi Berita Injil Bagi Suku Dayak 
Kanayatn. Jurnal teologi, Vol. 10. 

Bevans, S. (1985). Models of contextual theology. Missiology, 13(2), 185–202. 

Cambah, T. M., & Gosyen, A. (d.d.). Kontekstualisasi Basa Dayak Ngaju dalam Liturgi 
Gereja Kalimantan Evangelis (GKE) di Jemaat Eben Ezer Banjarmasin. Jurnal 
Teologi Pambelum, Volume 3. 

Cathcart, R., & Nichols, M. (2009). Self theology, global theology, and missional 
theology in the writings of Paul G. Hiebert. Trinity Journal, 30(2), 209. 

Childs, B. S. (1988). Old Testament theology in a canonical context. Fortress Press. 

Cristine, S., Meliyani, Y., & Surbakti, B. (2025). Huma Betang Sebagai Budaya 
Tandingan: Relevansi Teologi Kontekstual Bagi Gereja Di Kalimantan Tengah. 
2(10), 1521–1527. 

Dandirwalu, R. (2025). Orang-Orang Interseks Sebagai Imago Dei: Teologi Ritual Adat 
(Kajian Teologi Kontekstual Terhadap Ritual Adat Pelantikan Upu Latu Dan Imlek 
Di Gereja Protestan Maluku). Universitas Kristen Duta Wacana. 

Esala, N. (2013). Implementing Skopostheorie in Bible Translation. The Bible 
Translator, 64(3), 300–323. 

Fuller, D. J. (2017). The Theme of Creation in Old Testament Theology from the 
Twentieth Century Onwards: Assessing the State of Play. The Asbury Journal, 
72(1), 5. 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures New York. NY: Basic Books. 

Halawa, F., & Bambangan, M. (2024). Injil dan Tradisi Lokal: Kontekstualisasi Teologi 
dalam Perkembangan Gereja di Asia Timur. Nubuat: Jurnal Pendidikan Agama 
Kristen dan Katolik, 1(4), 137–148. 

Hasel, G. F. (1972). Old Testament Theology. Eerdmans. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 168 

Hiebert, P. G. (1987). Critical contextualization. International bulletin of missionary 
research, 11(3), 104–112. 

Kraft, C. H. (1979). Christianity in culture: A study in dynamic biblical theologizing in 
cross-cultural perspective. Orbis Books. 

Moltmann, J. (1993). The Trinity and the kingdom: The doctrine of God. Fortress Press. 

Moru, O. O. (2022). Kekristenan dan Tradisi Ru-ketu “Tinjauan Tipologi Helmut 
Richard Niebuhr Terhadap Pandangan Pro-Kontra Praktek Tradisi Ru-ketu Di 
kalangan Komunitas Kristen Sabu Barat Kabupaten Sabu Raijua”. Apostolos: 
Journal of Theology and Christian Education, 2(2), 68–89. 

November, N., Sima, S., & Susanto, S. (2023). Makarios : Jurnal Teologi Kontekstual. 
1(2), 132–140. 

Seli, S. (2021). Mantra Tolak Bala Komunitas Dayak Kalimantan Barat: Kajian 
Semiotik Riffaterre. Jurnal Ilmu Komunikasi, 19(2), 172–187. 

Sellato, B. (2002). Innermost Borneo: studies in Dayak cultures. NUS Press. 

Tridarmanto, Y., & de Jong, K. (2018). Perjumpaan Interaktif Antara Teologi dan 
Budaya: Kajian tentang Pemahaman dan Persepsi Mengenai Teologi Interkultural 
di Aras Akademis dan Gerejawi. Taman Pustaka Kristen. 

Temenggung Suku Dayak Kerambay, Mengenai Tradisi Mipih Jerat Di Suku Dayak 
Kerambay, 3 Februari 2025. 

Zega, Y. K., Widjaja, F. I., & Tanhidy, J. (2022). Contextual Mission Construction 
according to the Jubata Concept in the Kanayatn Dayak Tribe in Introducing the 
Triune God. 3(2), 110–121. https://doi.org/10.47043/ijipth.v3i2.34 


