Jurnal Kala Nea

ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online)

T Ju Yhal ala Nea Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 153-168
—— | Sekolah Tinggi Teologi Immanuel Sintang http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index
— DOI: https://doi.org/10.61295 /kalanea.v6i2.196

Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam di Tengah
Masyarakat Kabupaten Alor

1Harun Puling, ?Jonidius Illu
L2 Sekolah Tinggi Teologi Injili Arastamar (SETIA) Jakarta
*harunpulingl6@gmail.com

Recevied: 16 Juli 2025 Accepted: 26 Januari 2026 Published: 28 Januari 2026

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji transformasi makna nazar dalam masyarakat Alor,
dari perspektif teologis dan sosiokultural. Masalah utama penelitian ini adalah pada
pergeseran praktik nazar dari bentuk komitmen iman kepada Tuhan menjadi alat sosial yang
sering kali digunakan untuk membalas dendam atau memperkuat tekanan kelompok. Metode
yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi
lapangan, wawancara mendalam dengan tokoh gereja dan adat, serta analisis teks-teks
Alkitab dan literatur antropologi agama. Hasil penelitian menunjukkan adanya ketegangan
antara ajaran Alkitab yang menekankan kasih, pengampunan, dan komitmen personal,
dengan praktik adat lokal yang menjadikan nazar sebagai instrumen sanksi sosial dan simbol
kuasa. Kesimpulannya, gereja perlu memainkan peran aktif dalam meluruskan makna nazar
melalui pendidikan jemaat yang kontekstual, pendekatan inkulturasi, dan dialog terbuka
dengan masyarakat adat. Rekomendasi utama penelitian ini adalah perlunya strategi pastoral
berbasis budaya untuk mengembalikan nazar sebagai ekspresi iman yang membangun damai
dan harmoni sosial di tengah masyarakat Alor.

Kata-kata Kunci: budaya lokal, iman Kristen, inkulturasi, nazar

Abstract

This study aims to examine the transformation of the meaning of vows (nazar) in Alor society
from theological and sociocultural perspectives. The main issue addressed in this research
concerns the shift in the practice of vows from an expression of commitment of faith to God into
a social instrument that is often used to seek revenge or to reinforce group pressure. This study
employs a descriptive qualitative method with a fieldwork approach, including in-depth
interviews with church and customary leaders, as well as an analysis of biblical texts and
anthropological literature on religion. The findings reveal a tension between biblical teachings
that emphasize love, forgiveness, and personal commitment, and local customary practices that
position vows as instruments of social sanction and symbols of power. In conclusion, the church
needs to play an active role in realigning the meaning of vows through contextual
congregational education, an inculturation approach, and open dialogue with customary
communities. The main recommendation of this study is the development of culturally based
pastoral strategies to restore vows as expressions of faith that promote peace and social
harmony within Alor society.

Keywords: Christian, faith, inculturation, local culture, nazar

(DO This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 153



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

PENDAHULUAN

Dalam tradisi biblika, nazar dipahami sebagai janji atau komitmen pribadi
yang diucapkan manusia kepada Tuhan sebagai respons iman atas penyertaan,
pertolongan, atau permohonan tertentu. Nazar bukanlah sarana manipulasi ilahi,
melainkan ekspresi kesungguhan hati yang dilandasi ketaatan dan rasa syukur. Kitab
Perjanjian Lama menegaskan bahwa nazar harus diucapkan dengan penuh tanggung
jawab dan dipenuhi tanpa penundaan, karena ketidaksetiaan terhadap nazar
dipandang sebagai pelanggaran moral di hadapan Allah (Bil. 30:2; Pkh. 5:4-5). Dalam
Perjanjian Baru, Yesus sendiri memperingatkan agar manusia tidak bersumpah
secara sembarangan, melainkan hidup dalam integritas dan kejujuran di hadapan
Allah, sehingga seluruh hidup orang percaya menjadi kesaksian iman yang utuh (Mat.
5:33-37).

Dalam kerangka iman Kristen, nazar bersifat relasional dan etis, karena
bertujuan memperdalam relasi manusia dengan Tuhan serta menumbuhkan
tanggung jawab moral dalam kehidupan sehari-hari. Aulu (2020) menegaskan bahwa
nazar tidak dimaksudkan sebagai praktik magis atau sarana untuk memaksakan
kehendak manusia kepada Allah, apalagi untuk melimpahkan hukuman kepada pihak
lain. Oleh karena itu, praktik nazar yang benar selalu bergerak dalam horizon iman,
ketaatan, dan ucapan syukur, bukan dalam logika balas dendam, kekerasan simbolik,
atau intimidasi spiritual. Namun, dalam konteks masyarakat Kabupaten Alor,
pemahaman teologis tentang nazar tidak selalu dipraktikkan secara konsisten.

Penelitian terdahulu mendukung temuan tersebut. Tafui (2017) menunjukkan
bahwa praktik nazar di Jemaat GMIT Efata Soe hidup secara turun-temurun dengan
bentuk pelaksanaan yang kontekstual dan berakar pada pengalaman religius jemaat.
Sementara itu, Bana dan Ruku (2021) menegaskan bahwa pemahaman nazar di
Jemaat GMIT Luz Fatukoa bersifat tidak homogen; sebagian jemaat memaknainya
sebagai ungkapan syukur dan komitmen iman kepada Tuhan, namun dalam
praktiknya nazar kerap direduksi menjadi ritual tanpa refleksi teologis yang
mendalam. Akibatnya, nazar dikonstruksi sebagai bentuk kutukan religius dan
berfungsi sebagai instrumen kontrol sosial yang koersif, sehingga mengalami
pergeseran makna dari janji iman yang personal dan vertikal.

Fenomena tersebut tidak berdiri sendiri, melainkan berkaitan erat dengan

struktur sosial masyarakat adat yang bersifat komunal. Dalam konteks ini, praktik

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 154



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

religius sering kali berfungsi ganda, yakni sebagai ekspresi iman sekaligus
mekanisme pengendalian sosial. Tafui (2017) dalam penelitiannya pada jemaat GMIT
Efata Soe menunjukkan bahwa nazar kerap dipahami sebagai “senjata pamungkas”
dalam situasi ekstrem, terutama ketika mekanisme hukum atau sanksi sosial
dianggap tidak memadai. Pola serupa juga ditemukan dalam konteks masyarakat
Alor, di mana nazar kerap dikaitkan dengan hukuman ilahi terhadap pelaku
kejahatan, khususnya pencurian, sehingga menimbulkan ketegangan moral dan
spiritual di tingkat komunitas. Hal ini diperkuat oleh wawancara penulis dengan
Soleman Sali, warga asal Pantar Timur (Manatang), yang menyatakan bahwa
ancaman “menaruh nazar” sering digunakan sebagai bentuk tekanan religius agar
pelaku pencurian mengalami celaka. Praktik tersebut menunjukkan pergeseran
makna nazar dari komitmen iman yang personal menjadi instrumen intimidasi dan
pembalasan sosial, sehingga menuntut refleksi teologis kritis dan pendampingan
pastoral yang kontekstual agar selaras kembali dengan nilai kasih dan keadilan
Alkitabiah.

Dari perspektif sosiologi agama, praktik keagamaan dalam konteks agama
populer kerap mengalami pergeseran fungsi, dari ekspresi ibadah yang bersifat
transenden menjadi sarana legitimasi sosial dan pembentukan otoritas simbolik
dalam komunitas. Pergeseran ini menunjukkan bagaimana agama dapat
dimanfaatkan untuk memperkuat norma sosial dan relasi kuasa, bukan semata-mata
sebagai respons iman kepada Allah (Robbins, 2020). Ketika nilai adat, kepercayaan
terhadap kekuatan gaib, dan simbol religius saling bertemu, ritus keagamaan
termasuk nazar rentan mengalami transformasi makna. Nazar yang semula bersifat
personal dan vertikal kepada Tuhan kemudian dimaknai secara horizontal sebagai
sarana penegasan norma, sanksi sosial, dan hukuman simbolik. Dalam konteks Alor,
logika ini diperkuat oleh narasi lokal mengenai keterlibatan Tuhan dan leluhur dalam
menegakkan keadilan komunal, sehingga batas antara iman Kristen dan kepercayaan
adat menjadi semakin kabur.

Sejumlah penelitian dalam satu dekade terakhir telah mengkaji praktik nazar
dan religiositas jemaat Kristen di wilayah Indonesia Timur. Tafui (2017) menyoroti
pemaknaan nazar dalam situasi krisis jemaat, sementara Bana dan Ruku (2021)
menemukan adanya pemahaman nazar yang bercampur antara janji iman dan

ungkapan rasa syukur, bahkan cenderung direduksi menjadi ritual formal tanpa

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 155



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

refleksi teologis yang memadai. Aulu (2020) menegaskan bahwa lemahnya
pendampingan gereja berkontribusi pada distorsi pemahaman nazar secara lokal.
Kendati demikian, penelitian-penelitian tersebut umumnya berfokus pada aspek
pastoral dan pemahaman jemaat, tanpa menelaah secara khusus fungsi nazar sebagai
alat kutukan dan mekanisme kontrol sosial dalam konteks masyarakat adat Alor.
Artikel ini mengkaji praktik nazar dalam masyarakat Kristen di Kabupaten
Alor sebagai fenomena religio-sosial yang dibentuk oleh interaksi antara iman
Kristen, struktur adat, dan dinamika konflik lokal. Kebaharuan penelitian ini terletak
pada integrasi pendekatan teologis, sosiologis, dan antropologis dalam memahami
nazar bukan hanya sebagai praktik devosi personal, tetapi juga sebagai instrumen
sosial yang berpotensi menyimpang dari makna teologis alkitabiah. Studi ini
bertujuan menelaah pergeseran pemaknaan dan praktik nazar, mengidentifikasi
faktor-faktor teologis dan sosiokultural yang melatarbelakanginya, serta
menawarkan pendekatan korektif berbasis Pendidikan Agama Kristen yang
kontekstual. Melalui kajian ini, diharapkan lahir kontribusi teologis dan praktis bagi
pengembangan teologi kontekstual dan pembinaan jemaat yang lebih reflektif,

biblikal, dan transformatif dalam konteks masyarakat Alor.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi
kasus, bertujuan untuk menggambarkan secara mendalam praktik dan pemahaman
persembahan nazar dalam komunitas Kristen di Kabupaten Alor. Data dikumpulkan
melalui studi literatur, berupa buku, jurnal, dan artikel ilmiah yang membahas
praktik persembahan nazar, ritual keagamaan, serta konteks sosial-keagamaan
masyarakat. Data dianalisis secara tematik, dengan menekankan identifikasi pola,
makna sosial-keagamaan, serta pergeseran persepsi masyarakat terhadap nazar.
Validitas data dijaga melalui triangulasi literatur dari berbagai sumber terpercaya,

sekaligus memperhatikan etika penelitian dalam pemanfaatan karya tulis.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Makna Tradisional dan Kristen tentang Nazar di Alor

Dalam masyarakat adat Alor, praktik nazar secara tradisional berakar pada
konsep religio-ritual yang berkaitan dengan leluhur dan kekuatan kosmik. Ritual adat

seperti tarian lego-lego yang mengelilingi batu suci disebut Misbah atau Kameng

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 156



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

menjadi media untuk menghubungkan masyarakat dengan roh leluhur, sebagai
bentuk syukur atau mohon keselamatan (Tambunan, 2013). Dalam rangkaian ritual
tersebut, janji atau nazar sering disampaikan secara lisan bahkan kadang disertai
persembahan hewan atau hasil bumi sebagai tanda penghormatan sekaligus kontrak
spiritual dengan kekuatan yang lebih tinggi. Mekanisme ini mencerminkan
bagaimana nazar dalam pandangan tradisional bukan semata janji pribadi kepada
Tuhan, tetapi jalinan antara manusia, nusantara adat, dan semesta roh.

Persepsi terhadap nazar pada komunitas Kristen Alor menunjukkan adanya
kristenisasi dari tradisi lokal tersebut. Rodemeier mencatat bahwa masuknya Islam
dan Protestan di Alor tidak serta-merta menghapus adat ritual, melainkan terjadi
akomodasi antara adat dan doktrin agama baru . Hal ini terlihat di mana jemaat adat
tetap mempertahankan bentuk nazar dalam konteks ritual gereja misalnya
pengucapan nazar saat ibadah syukur atau penebusan janji pasca hujan lebat
walaupun bentuk dan tujuannya telah diadaptasi sesuai ajaran Kristen. Dengan
demikian, terdapat transformasi ritual lokal ke dalam wadah iman Kristen. Namun
perbedaan persepsi muncul antara pihak gereja formal dan masyarakat adat dalam
interpretasi makna nazar. Gereja umumnya memahami nazar sebagai janji personal
kepada Tuhan yang bersifat sukarela dan bersandar pada teologi Alkitabiah (Aulu,
2020).

Konteks sejarah masuknya Kekristenan di Alor dipengaruhi oleh proses
evangelisasi Protestan yang berlangsung sejak awal abad ke-20 melalui aktivitas
zending Belanda. Misionaris Protestan mulai memperkenalkan ajaran Injil dan
membaptis masyarakat di pulau Alor pada periode menjelang dan pasca-Perang
Dunia I, misalnya, baptisan oleh misionaris William Back dan kedatangan pekerja
zending seperti N. Binkhuijzen pada dekade awal abad ke-20 yang mencatat tahapan
awal pertumbuhan komunitas Kristen di Kolana dan sekitarnya. Penetrasi ini
berlanjut dengan pembentukan jemaat lokal dan perluasan gereja ke berbagai
wilayah di Alor dalam interaksi dengan masyarakat adat setempat. Kerja zending ini
kemudian berkembang menjadi bagian dari struktur gereja Protestan yang lebih luas
di Nusa Tenggara Timur, khususnya melalui Gereja Masehi Injili di Timor (GMIT),
yang sejak dekade 1930-an telah memperluas pelayanan termasuk ke Alor dan
menjadi institusi gerejawi penting dalam perkembangan Kekristenan di wilayah

tersebut (GMIT, 2017). Pendekatan ini berhasil meminimalisir konflik antaragama.

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 157



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Alor dikenal sebagai daerah dengan tingkat toleransi tinggi, namun juga
menyebabkan sinkretisme religius di mana adat tetap hidup dalam praktik
kekristenan. Dalam proses tersebut, nazar mengalami akulturasi: identitasnya
dilokalkan agar sesuai dengan konteks sosial dan spiritual masyarakat Alor. Ritual
adat di Alor sejak lama mendasarkan diri pada praktik animisme dan dinamisme yang
menghormati berbagai entitas alam seperti matahari (Larra/Lera), bulan (Wulang),
sungai (Neda), hutan (Addi), dan laut (Hari) (Ilyas, 2015). Mereka memuja leluhur
melalui mesbah berupa susunan batu besar di kampung tempat menyampaikan nazar
dan permohonan atas kebaikan maupun perlindungan (Poelinggomang, 2024).
Praktik ini bukan hanya bersifat religius personal, tetapi memiliki aspek sosial yang
memperkuat kohesi komunitas. Nazar dialamatkan kepada entitas lokal sebagai
bagian dari hubungan saling bergantung, dan pelaksanaan ritual sering diiringi
tindakan kolektif, seperti memberi persembahan bersama.

Dengan kedatangan misionaris Protestan dari Jerman pada awal abad ke-20
terutama DS William Bach pada tahun 1908 agama Kristen memasuki wilayah pesisir
Alor melalui daerah Dulolong, kemudian menyusup ke pedalaman (Poelinggomang,
2024). Gereja pertama di Kalabahi dibangun pada 1912 oleh komunitas lintas agama,
termasuk tukang Muslim dari Kalimantan (Poelinggomang, 2024). Strategi
pendampingan ini menghasilkan relasi yang relatif harmonis antaragama, meskipun
juga menyebabkan akulturasi ritual, di mana praktik nazar adat semakin bercampur
dengan kegiatan gereja.

Penyesuaian makna nazar dalam konteks kristiani terjadi dalam bentuk
pengucapan nazar saat ibadah syukur, penebusan janji atas hujan atau panen, dan
pemberian persembahan materi (Iswanto & Hutapea, 2020). Namun, transformasi ini
tidak secara otomatis menghapus landasan teologis Alkitabiah dari nazar. Gereja di
Alor umumnya mengajarkan bahwa nazar adalah komitmen pribadi sukarela, bukan
instrumen spiritual untuk mendapatkan keuntungan atau membalas dendam (Aulu,
2020). Perbedaan inilah yang menjadi titik perselisihan ketika masyarakat adat masih
menekankan kekuatan sosial dan adat dalam pelaksanaan nazar.

Situasi toleransi antarumat beragama di Alor cukup unik dan dianggap sebagai
modal sosial yang kuat karena adanya pola pelibatan ritual lintas agama seperti
pembangunan masjid dan gereja bersama, serta partisipasi dalam perayaan

keagamaan masing-masing kelompok (Zulkarnain, 2018). Kesadaran hubungan tiga

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 158



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

“tungku” (adat, agama, dan negara) juga memainkan peran dalam menjaga kerukunan
dan menghindari konflik yang besar (CTSS IPB, 2022). Dengan kehadiran nilai-nilai
toleransi ini, gereja dan sembilan adat setempat memiliki peluang untuk
mendialogkan makna nazar yang tepat yakni menghindarkan praktik nazar dari
unsur dendam atau tekanan sosial, dan mengembalikannya sebagai komitmen iman.
Makna nazar di masyarakat Alor menunjukkan kompleksitas interaksi antara tradisi
adat dan ajaran Kristen. Secara tradisional, nazar merupakan bagian integral dari
sistem kepercayaan yang menghubungkan manusia dengan leluhur dan kekuatan
alam, berfungsi sebagai mekanisme sosial dan spiritual yang mengikat komunitas.
Namun, dengan masuknya kekristenan, makna nazar mengalami akulturasi yang
menggeser fokusnya menjadi komitmen pribadi kepada Tuhan berdasarkan ajaran
Alkitab. Perbedaan persepsi antara gereja dan masyarakat adat seringkali
menimbulkan ketegangan, terutama ketika praktik nazar masih dipengaruhi oleh
unsur sosial berupa balas dendam atau tekanan komunitas. Oleh karena itu, penting
bagi tokoh agama dan adat untuk bekerja sama meluruskan pemahaman ini,
mengembalikan nazar pada makna teologisnya sebagai ungkapan iman yang tulus
dan sukarela. Pendekatan dialogis yang mengedepankan toleransi dan pemahaman
lintas budaya akan sangat berperan dalam menjaga kerukunan sekaligus

memperkuat spiritualitas masyarakat Alor.

Transformasi Makna: Nazar sebagai Ungkapan Dendam atau Balas Budi

Dalam masyarakat Alor, fenomena nazar tidak hanya berfungsi sebagai
pernyataan iman atau komitmen kepada Tuhan, tetapi telah mengalami transformasi
sosial yang signifikan. Nazar kerap dimanfaatkan sebagai alat untuk membalas
dendam atau membayar sakit hati, terutama dalam konteks perselisihan antar
keluarga atau kelompok adat (Bayar, 2020). Praktik ini menunjukkan bahwa nazar
bisa menjadi instrumen sosial yang menimbulkan ketegangan, di mana janji spiritual
melebur menjadi alat tekanan psikologis dan politik lokal. Kondisi ini menandai
perubahan fungsi nazar dari ritual religius ke ranah konflik sosial yang kompleks.

Dalam studi lapangan yang dilakukan oleh Karlin, Hasan, dan Suryani (2024),
ditemukan bahwa masyarakat Melayu Palembang memiliki praktik nazar yang mirip,
di mana nazar digunakan untuk “menghukum” pihak lain melalui tekanan sosial dan

kultural. Meskipun berbeda konteks budaya, fenomena ini paralel dengan yang

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 159



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

terjadi di Alor, yang memperlihatkan bahwa nazar sebagai bentuk janji atau sumpah
bisa dipolitisasi dalam dinamika sosial. Dengan demikian, praktik nazar bukan hanya
persoalan religius semata, melainkan juga sarana pengelolaan konflik sosial yang
terselubung dalam simbolisme keagamaan. Ketegangan ini semakin diperkuat oleh
tekanan sosial dalam struktur adat yang mendorong individu atau kelompok untuk
menunaikan nazar sebagai bentuk tanggung jawab komunal, bukan semata-mata
sebagai ekspresi iman personal. Dalam banyak konteks Kekristenan lokal, praktik
keagamaan sering kali dinegosiasikan dengan tuntutan sosial dan norma kolektif
yang hidup dalam komunitas adat, sehingga makna iman mengalami pergeseran dari
ranah personal ke ranah sosial-budaya (Robbins, 2020). Tekanan semacam ini dapat
menyebabkan praktik nazar beralih menjadi kewajiban sosial yang memberatkan,
dan jika tidak dipenuhi, dapat menimbulkan stigma atau isolasi sosial. Dalam konteks
ini, nazar telah kehilangan makna spiritualnya dan bergeser menjadi alat mekanisme
kontrol sosial yang mengikat masyarakat secara normatif.

Dari perspektif antropologis, penggunaan nazar sebagai alat balas dendam
menunjukkan bagaimana simbol agama bisa disandera oleh struktur kekuasaan lokal
untuk memperkuat dominasi sosial (Ciblak 2004, 240). Penggunaan ritual keagamaan
dalam konflik antar-kelompok ini bukan hanya soal individual, tetapi mewakili
konflik kolektif yang berakar pada ketegangan sejarah dan politik adat. Hal ini
menimbulkan dilema bagi gereja dan tokoh agama yang berusaha meluruskan makna
nazar agar kembali ke koridor spiritual dan mencegah penyalahgunaan sebagai alat
konflik.

Temuan lapangan di Alor mengungkap bahwa nazar yang bernuansa tekanan
sosial sering kali terkait dengan dinamika kekuasaan dalam komunitas. Individu atau
kelompok yang merasa dirugikan dapat memanfaatkan nazar sebagai sarana untuk
membalas perlakuan tidak adil secara simbolis, bahkan mengarah pada eskalasi
konflik (Bayar, 2020). Dalam konteks ini, nazar bukan lagi sekadar ungkapan religius,
melainkan bagian dari strategi sosial yang memperkuat posisi tawar kelompok
tertentu. Sementara itu, penelitian oleh Bana dan Ruku (2021) di GMIT Luz Fatukoa
menegaskan bahwa tekanan sosial dalam pelaksanaan nazar juga muncul dari norma
adat yang ketat. Kegagalan memenuhi nazar dapat menyebabkan sanksi sosial berupa

pengucilan atau stigma, yang memaksa individu untuk memenubhi janji walau secara

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 160



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

pribadi tidak sepenuhnya ikhlas. Kondisi ini memperlihatkan bahwa nazar berubah
menjadi kewajiban sosial yang mengikat dan bisa menimbulkan konflik batin.

Dalam konteks kekristenan di Alor, tokoh gereja berupaya meluruskan makna
nazar agar kembali ke makna teologis sebagai komitmen pribadi yang sukarela,
bukan alat untuk membalas dendam (Aulu, 2020). Namun, tantangan terbesar adalah
bagaimana menanggulangi praktik nazar yang sudah mengakar dalam kultur sosial
dan kadang sulit dipisahkan dari dinamika adat dan politik lokal. Dialog dan
pendidikan iman menjadi kunci dalam mengatasi pergeseran makna ini. Sebagai
solusi, pendekatan yang mengedepankan pemahaman lintas budaya dan kerja sama
antara gereja, tokoh adat, dan masyarakat menjadi sangat penting. Dengan saling
mengakui kompleksitas budaya dan religius, proses rekonsiliasi makna nazar dapat
berlangsung secara berkelanjutan, sekaligus menjaga kerukunan sosial dan
menghindari penyalahgunaan praktik keagamaan sebagai alat konflik.

Fenomena “nazar untuk menghukum” juga tercermin dalam konflik antar
keluarga di Alor yang sering kali berakar pada persaingan sumber daya dan status
sosial (Poelinggomang, 2024). Dalam situasi ini, nazar menjadi ekspresi simbolis yang
menguatkan posisi kelompok dan menimbulkan tekanan psikologis pada pihak
lawan. Praktik ini menunjukkan bagaimana ritual religius dapat diintervensi oleh
kepentingan sosial-politik yang lebih luas, yang tidak selaras dengan nilai kasih dan
pengampunan dalam ajaran Kristen. Selain itu, praktik nazar bernuansa dendam ini
sering kali berdampak negatif pada solidaritas komunitas, memperbesar jurang
perpecahan antar kelompok dan menimbulkan rasa ketidakpercayaan yang
mendalam (Zulkarnain, 2018). Padahal, dalam konteks ideal, nazar seharusnya
menjadi sarana mempererat hubungan sosial dan spiritual antar anggota masyarakat.
Perubahan ini mencerminkan tantangan yang dihadapi gereja dan masyarakat dalam
mengharmonisasikan nilai tradisional dan ajaran agama baru.

Dalam banyak kasus, tekanan untuk melaksanakan nazar sebagai bentuk
“pembayaran sakit hati” tidak hanya berasal dari kelompok sendiri tetapi juga dari
tekanan sosial yang lebih luas, seperti ekspektasi masyarakat dan norma adat yang
kaku (Moleong, 2019). Kondisi ini menyebabkan pelaksanaan nazar menjadi beban
psikologis, bahkan bisa memicu konflik yang berlarut-larut apabila janji tidak
terpenuhi dengan sempurna. Gereja dan tokoh adat memiliki peran strategis dalam

membangun kesadaran bahwa nazar harus dikembalikan pada makna spiritualnya

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 161



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

sebagai bentuk pengabdian dan rasa syukur, bukan sebagai alat pemaksaan atau
balas dendam (Aulu, 2020). Pendekatan pastoral dan pendidikan agama yang inklusif
dapat membantu masyarakat memahami nazar secara benar sehingga dapat
menghindari penyalahgunaan yang merugikan. Kerjasama lintas budaya dan agama
menjadi kunci agar nilai-nilai kasih dan rekonsiliasi dapat diimplementasikan dalam
praktik sehari-hari.

Makna nazar di masyarakat Alor telah mengalami transformasi yang
kompleks, dari ungkapan iman menjadi alat yang terkadang digunakan untuk
membalas dendam atau sebagai bentuk tekanan sosial. Praktik nazar yang bernuansa
balas budi atau “nazar untuk menghukum” mencerminkan dinamika sosial dan politik
yang mendalam, di mana janji spiritual dilebur menjadi instrumen konflik dan
kontrol sosial. Temuan lapangan menunjukkan bahwa tekanan sosial dan norma adat
yang ketat seringkali memaksa individu untuk menunaikan nazar walaupun secara
pribadi tidak ikhlas, yang berpotensi menimbulkan konflik dan perpecahan dalam
komunitas. Untuk itu, peran gereja dan tokoh adat sangat penting dalam meluruskan
makna nazar agar kembali pada makna teologisnya sebagai komitmen sukarela dan
bentuk pengabdian kepada Tuhan. Pendekatan dialogis dan pendidikan lintas budaya
menjadi kunci dalam memulihkan makna nazar sekaligus menjaga kerukunan sosial

di tengah masyarakat yang beragam.

Nazar Menurut Alkitab

Nazar dalam Alkitab merupakan janji sukarela yang diucapkan seseorang
kepada Allah sebagai wujud kesalehan, ucapan syukur, atau permohonan. Ia bukanlah
kewajiban yang dibebankan oleh hukum Taurat, melainkan bentuk komitmen pribadi
yang sakral. Bila sudah diucapkan, nazar harus ditepati, karena mengikat secara
moral dan spiritual. Dalam Perjanjian Lama, praktik ini sering tampak dalam bentuk
tindakan konkret, seperti pantangan makanan, tidak memotong rambut, atau
mempersembahkan korban (Bilangan 6:1-21). Nazar mencerminkan iman yang
otentik kepada Allah dan menuntut integritas hidup dalam relasi perjanjian dengan-
Nya, di mana kesetiaan pada janji dipahami sebagai bagian dari tanggapan etis umat
terhadap anugerah Allah (Goldingay, 2020).

Beberapa tokoh penting dalam Alkitab menunjukkan praktik nazar yang

bermakna dalam kehidupan mereka. Yakub bernazar kepada Allah saat ia melarikan

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 162



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

diri dari Esau, bahwa jika Tuhan menyertainya, maka ia akan memberi sepersepuluh
dari harta miliknya (Kejadian 28:20-22). Hana, ibu Samuel, juga membuat nazar
bahwa jika Tuhan memberinya anak, anak itu akan diserahkan kepada Tuhan seumur
hidupnya (1 Samuel 1:11). Contoh-contoh tersebut menegaskan bahwa nazar tidak
dimaksudkan sebagai sarana untuk memanipulasi Allah, melainkan sebagai ungkapan
iman dan ketergantungan total kepada-Nya, yang kerap muncul dari situasi
penderitaan, krisis, atau kesadaran rohani yang mendalam sebagai respons manusia
terhadap karya dan kesetiaan Allah (Goldingay, 2020). Salah satu bentuk nazar paling
terkenal dalam Perjanjian Lama adalah nazar Nazirea (Bilangan 6:1-21), yakni janji
khusus yang dilakukan dengan tidak meminum anggur, tidak memotong rambut, dan
tidak menyentuh mayat. Nazar ini bisa bersifat sementara atau seumur hidup, seperti
yang terjadi pada tokoh Simson (Hakim-hakim 13:5). Nazar Nazir merepresentasikan
pola kesalehan yang berfokus pada pemisahan simbolik dan komitmen etis, yang
berfungsi sebagai tanda hidup kudus di hadapan Allah dan komunitas. Nazar ini tidak
sekadar ritual, tetapi mencerminkan relasi perjanjian yang dijalani secara disiplin dan
sadar (Gane, 2021).

Secara hukum, Alkitab menegaskan bahwa setiap nazar yang diucapkan harus
dipenuhi. Dalam Ulangan 23:21-23, Tuhan memperingatkan agar tidak sembarangan
bernazar, karena kegagalan menepatinya dianggap dosa. Demikian pula dalam
Pengkhotbah 5:4-6, Salomo menasihati agar manusia berpikir bijak sebelum
bernazar, karena Allah tidak berkenan terhadap orang yang tidak menepati janjinya.
Hal ini menunjukkan bahwa nazar bukan hanya janji manusia, tetapi sebuah kontrak
rohani yang sakral antara manusia dan Allah. Nazar dilihat sebagai bentuk respons
iman atas anugerah Allah, bukan sebagai transaksi. Nazar muncul karena kesadaran
akan kemurahan Tuhan dan keyakinan bahwa Dia sanggup menolong. Seperti yang
dilakukan Hana, doa dan nazar menjadi saluran pengharapan dan penyerahan penuh
kepada Allah. Dalam konteks ini, nazar berfungsi sebagai medium teologis yang
mengekspresikan pengakuan akan keterbatasan manusia sekaligus kepercayaan pada
kemurahan dan kesetiaan Allah dalam relasi perjanjian, di mana tindakan bernazar
dipahami sebagai respons iman terhadap anugerah Allah, bukan sebagai alat
manipulasi ilahi (Goldingay, 2020). Maka, nazar adalah bagian dari pertumbuhan

iman yang mempererat hubungan dengan Tuhan.

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 163



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Dalam Perjanjian Baru, Yesus tidak secara eksplisit mengajarkan tentang
nazar, namun la menekankan pentingnya integritas dalam berbicara. Dalam Matius
5:33-37, la menegaskan agar manusia tidak bersumpah sembarangan, melainkan
cukup berkata "ya" jika ya dan "tidak" jika tidak. Ini menandakan bahwa kejujuran
dan kesungguhan hati jauh lebih penting daripada bentuk sumpah atau nazar formal.
Paulus sendiri pernah melakukan nazar (Kisah Para Rasul 18:18), namun praktik
tersebut dipahami sebagai tindakan kontekstual dan personal, bukan sebagai
kewajiban normatif bagi iman Kristen. Dalam teologi Perjanjian Baru, nazar tidak
ditempatkan sebagai syarat kesalehan, melainkan sebagai ekspresi kebebasan iman
yang tunduk pada Injil dan anugerah Allah (Keener, 2020).

Dalam konteks kekristenan masa kini, nazar tetap bisa dijalankan sebagai
bentuk komitmen pribadi kepada Allah, seperti janji untuk melayani,
mempersembahkan sesuatu, atau hidup dalam kekudusan. Namun, penting untuk
diingat bahwa keselamatan bukan diperoleh karena nazar, melainkan karena kasih
karunia Allah melalui iman kepada Kristus (Efesus 2:8-9). Nazar dapat berfungsi
sebagai sarana pertumbuhan rohani apabila dilakukan dengan motivasi yang tulus
dan tidak dijadikan alat untuk mempertontonkan kesalehan. Integritas batin,
ketulusan hati, dan kasih kepada Allah harus menjadi dasar utama, sehingga praktik
nazar sungguh-sungguh mencerminkan relasi yang benar antara manusia dan Allah,
bukan pencarian pengakuan religius (Goldingay, 2020). Nazar dalam Alkitab adalah
ekspresi spiritual yang kuat dari iman, ketaatan, dan dedikasi kepada Allah. Nazar
bukan hanya janji lahiriah, tetapi komitmen rohani yang sakral. Dalam dunia modern
yang serba cepat dan mudah berubah, nazar mengingatkan kita akan pentingnya
kesungguhan dan tanggung jawab di hadapan Tuhan. Meski tidak diwajibkan, nazar
tetap relevan sebagai bentuk pengabdian dan keseriusan dalam beriman. Asalkan
dilandasi kasih, bukan pamrih, nazar bisa memperdalam relasi dengan Allah yang

setia.

Telaah Teologis: Nazar sebagai Komitmen Iman, Bukan Alat Sosial

Nazar dalam tradisi Alkitab merupakan sebuah janji suci yang diucapkan
seseorang kepada Tuhan sebagai bentuk komitmen iman yang mendalam. Konsep ini
berakar kuat dalam teks-teks Perjanjian Lama, di mana nazar adalah ekspresi

pengabdian yang mengikat secara moral dan spiritual (Aulu, 2020). Nazar tidak

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 164



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

hanya sekadar ucapan, tetapi merupakan tindakan nyata yang harus ditunaikan
dengan penuh kesungguhan. Oleh karena itu, pemahaman teologis yang tepat
terhadap nazar sangat penting agar jemaat tidak salah kaprah menjadikannya sebagai
alat untuk tujuan sosial yang negatif seperti balas dendam atau manipulasi.

Proses reinterpretasi teks Alkitab tentang nazar harus dilakukan secara
mendalam dan kontekstual agar makna asli dapat tersampaikan dengan benar
kepada jemaat. Gereja memiliki tanggung jawab untuk menerjemahkan makna
tersebut ke dalam praktik kehidupan sehari-hari yang sesuai dengan nilai-nilai kasih,
pengampunan, dan rekonsiliasi (Bana & Ruku, 2021). Pendidikan iman yang
berkelanjutan menjadi kunci agar jemaat dapat memahami bahwa nazar adalah
pernyataan komitmen kepada Tuhan, bukan sarana untuk memperkuat posisi sosial
atau menimbulkan konflik. Selain itu, pendidikan jemaat harus didukung oleh
pendekatan yang inklusif dan dialogis, terutama dalam konteks masyarakat Alor yang
kaya dengan tradisi dan nilai budaya lokal. Gereja perlu membuka ruang diskusi yang
memungkinkan anggota jemaat untuk mengungkapkan pengalaman dan pemahaman
mereka tentang nazar, sekaligus mendapatkan bimbingan teologis yang tepat
(Poelinggomang, 2024). Pendekatan ini memperkuat hubungan antara iman dan
budaya tanpa mengorbankan integritas ajaran Kristen.

Reinterpretasi makna nazar juga harus memperhatikan tantangan ketegangan
antara ajaran Alkitab dan budaya lokal. Dalam banyak konteks budaya lokal, praktik
nazar kerap diarahkan pada fungsi kekuasaan sosial, pengendalian perilaku, bahkan
balas dendam simbolik, sehingga bertentangan dengan inti ajaran Kekristenan yang
menekankan kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi. Ketegangan ini menunjukkan
bagaimana praktik keagamaan dapat mengalami distorsi ketika lebih dikendalikan
oleh logika sosial-budaya daripada refleksi teologis yang berakar pada Injil (Robbins,
2020). Oleh karena itu, gereja harus berperan aktif dalam membimbing jemaat agar
dapat memahami dan menerapkan nazar sesuai dengan nilai-nilai teologis yang
benar, sekaligus menghormati konteks budaya tanpa membiarkan praktik
menyimpang berkembang.

Gereja dapat menggunakan pendekatan inkulturasi sebagai strategi utama
dalam membina makna nazar yang baru dan positif. Inkulturasi memungkinkan
integrasi nilai-nilai iman Kristen dengan budaya lokal, sehingga jemaat dapat

merasakan relevansi iman dalam kehidupan mereka sehari-hari tanpa kehilangan

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 165



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

identitas budaya (Moleong, 2019, 115). Dengan cara ini, gereja membantu jemaat
menemukan keseimbangan antara komitmen iman dan penghormatan terhadap
tradisi, yang pada akhirnya mengurangi konflik sosial yang muncul akibat
penyalahgunaan nazar. Selain pendidikan dan inkulturasi, peran tokoh gereja sebagai
teladan dan mediator dalam komunitas sangat penting. Pemimpin gereja memiliki
tanggung jawab untuk secara aktif mengajarkan pemahaman iman yang alkitabiah
serta memberi keteladanan konkret dalam memaknai dan menunaikan nazar secara
benar, sehingga praktik keagamaan jemaat tidak menyimpang dari prinsip Injil yang
menekankan ketaatan, integritas, dan kasih (Stott & Wright, 2021). Kepemimpinan
yang kuat dan berwawasan budaya akan memperkuat kredibilitas gereja di mata
jemaat dan masyarakat luas, sehingga pembinaan terhadap praktik nazar yang benar
dapat berjalan efektif.

Penting juga bagi gereja untuk terus melakukan evaluasi dan refleksi atas
metode pembinaan yang digunakan agar tetap relevan dengan dinamika sosial dan
budaya masyarakat. Perubahan zaman dan tantangan sosial memerlukan respons
yang adaptif dan kreatif dari institusi gereja. Dengan demikian, gereja tidak hanya
menjadi pengawas doktrin, tetapi juga fasilitator perubahan sosial yang membawa
kebaikan dan harmoni dalam kehidupan jemaat. telaah teologis dan pendidikan
jemaat tentang nazar sebagai komitmen iman harus menjadi prioritas utama gereja
agar ritual ini tidak diselewengkan menjadi alat sosial yang merugikan. Pendekatan
yang kontekstual, inklusif, dan berbasis dialog menjadi kunci keberhasilan
pembinaan. Dengan demikian, nazar dapat kembali pada fungsinya sebagai ungkapan
iman yang memperkuat hubungan manusia dengan Tuhan dan sesama, sekaligus

menjadi sumber damai dan penguatan sosial dalam masyarakat Alor.

KESIMPULAN

Makna nazar dalam masyarakat Alor mengalami dualisme antara pemahaman
teologis sebagai komitmen iman dan praktik sosial yang sering kali bernuansa
dendam atau balas budi. Tradisi nazar yang sejatinya merupakan ungkapan
pengabdian kepada Tuhan, dalam realitas sosial di Alor kerap berubah menjadi alat
untuk menegakkan tekanan sosial dan konflik antarindividu atau kelompok.
Ketegangan ini muncul karena perbedaan persepsi antara ajaran gereja yang

menekankan kasih, pengampunan, dan rekonsiliasi dengan budaya lokal yang

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 166



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

memandang nazar sebagai sarana sosial yang lebih pragmatis. Oleh sebab itu,
diperlukan upaya serius dari gereja melalui pendidikan iman dan pendekatan
inkulturasi agar jemaat dapat memahami dan mengamalkan nazar sesuai makna

teologis yang benar.

KEPUSTAKAAN

Agama, S. |, Budaya, S. D. A. N, Kematian, U., Tengah, K., Enjeliana, L., Olivia, M.,
Septiany, M., Teologi, P. S., [lmu, F., Keagamaan, S., Agama, 1., & Negeri, K. (2025).
Model Antropologis dalam Teologi Kontekstual: Menyikapi Sinkretisme dalam
Upacara Kematian (Tiwah) di Jemaat Kalimantan Tengah. 1(4), 482-491.

Andre Vinsensius David. (2021). Studi Komparasi Konsep Jubata dan YHWH dalam
Keluaran 3:14 Sebagai Upaya Kontekstualisasi Berita Injil Bagi Suku Dayak
Kanayatn. Jurnal teologi, Vol. 10.

Bevans, S. (1985). Models of contextual theology. Missiology, 13(2), 185-202.

Cambah, T. M., & Gosyen, A. (d.d.). Kontekstualisasi Basa Dayak Ngaju dalam Liturgi
Gereja Kalimantan Evangelis (GKE) di Jemaat Eben Ezer Banjarmasin. Jurnal
Teologi Pambelum, Volume 3.

Cathcart, R.,, & Nichols, M. (2009). Self theology, global theology, and missional
theology in the writings of Paul G. Hiebert. Trinity Journal, 30(2), 209.

Childs, B. S. (1988). 0ld Testament theology in a canonical context. Fortress Press.

Cristine, S., Meliyani, Y., & Surbakti, B. (2025). Huma Betang Sebagai Budaya
Tandingan: Relevansi Teologi Kontekstual Bagi Gereja Di Kalimantan Tengah.
2(10),1521-1527.

Dandirwalu, R. (2025). Orang-Orang Interseks Sebagai Imago Dei: Teologi Ritual Adat
(Kajian Teologi Kontekstual Terhadap Ritual Adat Pelantikan Upu Latu Dan Imlek
Di Gereja Protestan Maluku). Universitas Kristen Duta Wacana.

Esala, N. (2013). Implementing Skopostheorie in Bible Translation. The Bible
Translator, 64(3), 300-323.

Fuller, D. J. (2017). The Theme of Creation in Old Testament Theology from the
Twentieth Century Onwards: Assessing the State of Play. The Asbury Journal,
72(1), 5.

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures New York. NY: Basic Books.

Halawa, F., & Bambangan, M. (2024). Injil dan Tradisi Lokal: Kontekstualisasi Teologi
dalam Perkembangan Gereja di Asia Timur. Nubuat: Jurnal Pendidikan Agama
Kristen dan Katolik, 1(4), 137-148.

Hasel, G. F. (1972). Old Testament Theology. Eerdmans.

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 167



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Hiebert, P. G. (1987). Critical contextualization. International bulletin of missionary
research, 11(3), 104-112.

Kraft, C. H. (1979). Christianity in culture: A study in dynamic biblical theologizing in
cross-cultural perspective. Orbis Books.

Moltmann, J. (1993). The Trinity and the kingdom: The doctrine of God. Fortress Press.

Moru, O. O. (2022). Kekristenan dan Tradisi Ru-ketu “Tinjauan Tipologi Helmut
Richard Niebuhr Terhadap Pandangan Pro-Kontra Praktek Tradisi Ru-ketu Di
kalangan Komunitas Kristen Sabu Barat Kabupaten Sabu Raijua”. Apostolos:
Journal of Theology and Christian Education, 2(2), 68-89.

November, N., Sima, S., & Susanto, S. (2023). Makarios : Jurnal Teologi Kontekstual.
1(2), 132-140.

Seli, S. (2021). Mantra Tolak Bala Komunitas Dayak Kalimantan Barat: Kajian
Semiotik Riffaterre. Jurnal [Imu Komunikasi, 19(2), 172-187.

Sellato, B. (2002). Innermost Borneo: studies in Dayak cultures. NUS Press.

Tridarmanto, Y., & de Jong, K. (2018). Perjumpaan Interaktif Antara Teologi dan
Budaya: Kajian tentang Pemahaman dan Persepsi Mengenai Teologi Interkultural
di Aras Akademis dan Gerejawi. Taman Pustaka Kristen.

Temenggung Suku Dayak Kerambay, Mengenai Tradisi Mipih Jerat Di Suku Dayak
Kerambay, 3 Februari 2025.

Zega, Y. K., Widjaja, F. 1., & Tanhidy, ]J. (2022). Contextual Mission Construction
according to the Jubata Concept in the Kanayatn Dayak Tribe in Introducing the
Triune God. 3(2), 110-121. https://doi.org/10.47043/ijipth.v3i2.34

H. Puling dan J. Illu, Meluruskan Makna Nazar: Antara Iman dan Dendam... 168



