
This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 106 

 
Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan Konsep Allah 

di Dalam Alkitab Pada Masyarakat Suku Dayak Kerambay 
 

1Christofer Juan Augusto, 2David Eko Setiawan 
1, 2Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu 

*davidekosetiawan14217@gmail.com 
 
 

Recevied: 14 Agustus 2025      Accepted: 20 Januari 2026       Published: 23 Januari 2026 

 
Abstrak 

Penelitian ini berangkat dari permasalahan kurangnya pendekatan kontekstual dalam 
pewartaan Injil kepada masyarakat adat Dayak Kerambay, yang sering kali menempatkan 
budaya lokal sebagai sesuatu yang bertentangan dengan iman Kristen. Akibatnya, pesan Injil 
kerap sulit diterima dan kurang relevan dalam konteks kehidupan masyarakat setempat. 
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis konsep Tompo dalam kepercayaan Dayak 
Kerambay dan mempertemukannya dengan konsep Allah sebagai Pencipta dalam Alkitab 
sebagai bentuk kontekstualisasi teologi Kristen. Metode penelitian yang digunakan adalah 
penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan teologis-kontekstual, melalui studi 
pustaka, analisis teks Alkitab, serta kajian terhadap pemahaman budaya dan kepercayaan 
lokal masyarakat Dayak Kerambay. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep Tompo 
dapat dimaknai ulang secara teologis sebagai sarana untuk memperkenalkan Allah sebagai 
Pencipta sejati tanpa meniadakan identitas budaya setempat. Pendekatan ini terbukti efektif 
dalam menjembatani iman Kristen dengan budaya lokal, memperkuat penerimaan Injil, serta 
mendorong gereja untuk memandang budaya sebagai bagian dari karya penyelamatan Allah 
dalam sejarah manusia. Dengan demikian, kontekstualisasi menjadi strategi penting dalam 
menghadirkan Injil yang relevan, transformatif, dan tetap setia pada esensinya. 
 
Kata-kata Kunci: Alkitab, Allah, dayak Kerambay, Tompo 
 

Abstract 
This research is based on the problem of the lack of a contextual approach in proclaiming the 
Gospel to the indigenous Dayak Kerambay community, which often positions local culture as 
something that contradicts the Christian faith. As a result, the message of the Gospel is 
frequently difficult to accept and less relevant in the context of the local community’s life. The 
purpose of this study is to analyze the concept of Tompo in Dayak Kerambay beliefs and to bring 
it into dialogue with the biblical concept of God as Creator as a form of Christian theological 
contextualization. The research method used is descriptive qualitative research with a 
theological-contextual approach, conducted through literature review, analysis of biblical texts, 
and examination of the cultural understanding and local beliefs of the Dayak Kerambay 
community. The results of the study show that the concept of Tompo can be theologically 
reinterpreted as a means of introducing God as the true Creator without negating local cultural 
identity. This approach has proven effective in bridging the Christian faith with local culture, 
strengthening the acceptance of the Gospel, and encouraging the church to view culture as part 
of God’s saving work in human history. Thus, contextualization becomes an important strategy 
in presenting a Gospel that is relevant, transformative, and faithful to its essence.  
 
Keywords: Bible, Dayak Kerambay, God, Tompo 

 Jurnal Kala Nea 
ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online) 

 Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 106-119 
 http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index 

DOI: https://doi.org/10.61295/kalanea.v6i2.199 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 107 

PENDAHULUAN  

 Gereja-gereja di Indonesia telah terbuka dalam menyampaikan Injil dengan 

menyesuaikan ajaran Kristen pada budaya lokal agar pesan tersebut lebih mudah 

diterima tanpa menghilangkan nilai budaya yang ada. Pendekatan ini sudah 

diterapkan secara luas di berbagai komunitas, termasuk di suku Dayak Kerambay dan 

suku Dayak lainnya, yang mayoritas sudah percaya kepada Tuhan namun masih 

menjalankan tradisi adat turun-temurun (Halawa & Bambangan, 2024). Sebagai 

contoh, Gereja Kalimantan Evangelis (GKE) dan beberapa gereja di daerah Nias telah 

melakukan pendekatan kontekstual, yakni mengintegrasikan nilai-nilai budaya lokal 

ke dalam kehidupan gereja dan ajaran Alkitab. Pendekatan ini memungkinkan ajaran 

alkitab hidup berdampingan dengan budaya tanpa mengabaikan inti dari ajaran 

Kristen, sekaligus mempermudah penerimaan Injil di masyarakat adat. Meskipun 

demikian, tantangan seperti benturan antara ajaran Kristen dan kepercayaan 

tradisional masih ada dan dapat menghambat proses mengajarkan tentang alkitab. 

Oleh karena itu, memanfaatkan budaya lokal sebagai jembatan pewartaan Injil tetap 

menjadi strategi yang tepat agar iman Kristen dapat tumbuh sesuai dengan konteks 

masyarakat dan budaya setempat. 

 Terkait hubungan antara Injil dan kebudayaan, Richard Niebuhr 

mengemukakan lima perspektif yang menggambarkan pandangan gereja terhadap 

budaya. Pertama, Kristus Melawan Kebudayaan, di mana gereja meyakini bahwa 

tidak ada kebutuhan untuk berkompromi dengan budaya yang bertentangan dengan 

nilai-nilai Kristus. Kedua, Kristus dalam Kebudayaan, yang melihat Kristus dijelaskan 

melalui kebudayaan, dan sekaligus memahami Kristus melalui budaya tersebut, 

dengan cara menggabungkan keduanya. Ketiga, Kristus Lebih Tinggi dari 

Kebudayaan, yang berpendapat bahwa Kristus, sebagai Anak Allah yang menciptakan 

alam semesta, juga menciptakan budaya, sehingga budaya tetap berada di bawah 

otoritas Kristus. Keempat, Kristus dan Kebudayaan dalam Ketegangan, yang menilai 

bahwa sering kali ada konflik antara budaya dan ajaran Kristus, yang bisa mengarah 

pada dosa, tetapi anugerah Allah memberikan jalan pengampunan. Terakhir, Kristus 

yang Mengubah Kebudayaan, yang melihat Kristus sebagai pembaharu yang 

mentransformasi kebudayaan, menganggap bahwa Kristus memiliki kuasa untuk 

mengubah dan memperbarui kebudayaan sesuai dengan nilai-nilai Kerajaan Allah 

(Moru, 2022). 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 108 

 Pada konteks gereja di suku Dayak Kerambay, pendekatan yang sebaiknya 

dilakukan ialah mengintegrasikan kebudayaan setempat melalui transformasi, dari 

pada menentangnya. Hal ini dikarenakan kebudayaan dan kearifan lokal merupakan 

bagian dari identitas yang tak dapat dipisahkan dari setiap orang Dayak Kerambay 

yang menjadi Kristen. Kearifan lokal tersebut seharusnya tidak dianggap sebagai 

ancaman bagi gereja, melainkan sebagai kesempatan untuk menanamkan nilai-nilai 

Injil yang dapat mengubah perspektif dalam kebudayaan tersebut.  

Dalam kepercayaan masyarakat Dayak Kerambay, Tompo dipahami sebagai 

entitas tertinggi yang berperan dalam penciptaan dan pemeliharaan alam semesta. 

Pemahaman ini menunjukkan adanya kesadaran religius tentang keberadaan kuasa 

ilahi yang melampaui manusia dan alam. Namun, pemahaman tersebut tidak secara 

langsung dapat disamakan dengan konsep Allah dalam iman Kristen, yang dalam 

Alkitab dikenal sebagai Yahweh dan dinyatakan secara penuh dalam diri Yesus 

Kristus sebagai Pencipta segala sesuatu. 

Oleh karena itu, konsep Tompo tidak diposisikan sebagai identik dengan Allah 

dalam iman Kristen, melainkan dipahami sebagai titik temu awal dalam pendekatan 

kontekstual. Melalui titik temu ini, gereja memiliki ruang untuk memperkenalkan 

pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta sejati, tanpa meniadakan 

kerangka berpikir budaya masyarakat setempat. Pendekatan semacam ini tidak 

dimaksudkan untuk mencampurkan ajaran, melainkan untuk membuka dialog 

teologis yang memungkinkan terjadinya pemaknaan ulang secara kritis dan bertahap 

dalam terang Injil. 

Dengan demikian, penggunaan konsep Tompo dalam konteks pemberitaan Injil 

perlu dilakukan secara hati-hati, reflektif, dan bertanggung jawab, agar tidak jatuh ke 

dalam praktik sinkretisme. Kontekstualisasi yang dimaksud bukanlah peleburan 

ajaran, melainkan proses transformasi pemahaman budaya yang diarahkan kepada 

pengenalan akan Allah yang dinyatakan dalam Alkitab (Temenggung Suku Dayak 

Kerambay, Wawancara Pribadi, 3 Februari 2025). 

 Upaya menghadirkan Injil secara kontekstual dalam masyarakat adat 

Indonesia telah dilakukan oleh banyak peneliti guna mempertemukan pesan 

Kekristenan dengan warisan budaya lokal. Beberapa penelitian mutakhir 

menunjukkan bahwa pendekatan kontekstual dalam penginjilan dan kehidupan 

gereja di Kalimantan memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman iman 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 109 

yang lebih relevan dengan budaya lokal. Zega dkk. meneliti konstruksi misi 

kontekstual berdasarkan konsep Jubata dalam suku Dayak Kanayatn sebagai cara 

memperkenalkan konsep Allah Tritunggal secara kontekstual kepada masyarakat 

setempat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adaptasi istilah dan simbol lokal 

dapat menjadi pintu masuk penting dalam dialog teologis untuk menghadirkan 

makna keselamatan yang alkitabiah tanpa menghilangkan konteks budaya tradisional 

(Zega et al., 2022). Penelitian lain mengenai proses kontekstualisasi bahasa Dayak 

Ngaju dalam liturgi Gereja Kalimantan Evangelis di Banjarmasin memperlihatkan 

bagaimana penggunaan bahasa ibu dalam ibadah memperkuat pemahaman Injil dan 

keterlibatan jemaat secara budaya (Cambah & Gosyen, 2023). Selain itu, kajian 

terhadap relevansi simbol huma betang pada masyarakat Dayak Ngaju menegaskan 

bahwa nilai-nilai budaya tradisional dapat diposisikan sebagai sumber daya teologis 

yang memperkaya praktik gereja dalam konteks lokal dan memperkuat kesadaran 

komunitas terhadap ajaran Kristen yang transformasiona (Cristine et al., 2025). 

Sebuah penelitian lain yang membahas fenomena sinkretisme dalam upacara 

kematian tiwah menunjukkan pentingnya pendekatan antropologi dalam teologi 

kontekstual untuk menavigasi hubungan antara tradisi adat dan ajaran Kristen tanpa 

mengaburkan batas-batas teologis yang esensial (Agama et al., 2025). Temuan-

temuan ini memberikan dasar empiris dan teologis untuk pendekatan penelitian ini 

dalam menyikapi konsep budaya lokal seperti Tompo sebagai titik temu awal untuk 

memperkenalkan konsep Allah yang alkitabiah kepada masyarakat Dayak Kerambay. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada fokus kajian terhadap konsep Tompo dalam 

kepercayaan Dayak Kerambay serta pemaknaannya sebagai titik temu awal dalam 

dialog teologi kontekstual. Berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung 

bersifat umum dan deskriptif, penelitian ini mengembangkan pendekatan teologis-

kontekstual yang kritis dan reflektif untuk mempertemukan budaya lokal dengan 

pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta tanpa jatuh pada sinkretisme.  

 Meski begitu, kajian mengenai simbol Tompo dalam pandangan kosmologis 

suku Dayak Kerambay masih sangat terbatas. Penelitian ini berusaha mengisi ruang 

tersebut dengan menafsirkan Tompo bukan sebagai bentuk penyembahan kepada 

berhala, melainkan sebagai simbol lokal yang dapat merefleksikan pengenalan akan 

Yahweh. Pendekatan ini bertujuan membangun jembatan antara pemahaman iman 

Kristiani dan nilai-nilai budaya Dayak Kerambay, sehingga identitas budaya tetap 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 110 

dihargai sembari Injil tetap diwartakan secara murni dan bermakna. Dengan 

demikian, penelitian ini memberikan kontribusi baru dalam bidang teologi 

kontekstual, khususnya dalam membantu gereja lokal memahami dan menghormati 

budaya sambil menghadirkan pesan Injil secara relevan. Untuk membatasi 

pembahasan yang melebar, penelitian dalam artikel ini hanya mencangkup 

bagaimana konsep Tompo dalam kebudayaan dan kepercayaan suku Dayak Kerambay 

dari sudut pandang etnografi dan perfektif Alkitab. 

 
METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 

teologi kontekstual model dialogis-kritis (Dandirwalu, 2025). Model ini 

menempatkan teks Alkitab dan konteks budaya lokal dalam relasi dialog yang saling 

menerangi, tanpa menyamakan atau mencampurkan keduanya. Konteks budaya 

masyarakat Dayak Kerambay, khususnya konsep Tompo, dipahami sebagai titik awal 

refleksi teologis yang kemudian diuji secara kritis dalam terang kesaksian Alkitab. 

Dalam penerapannya, penelitian ini mengacu pada prinsip model 

kontekstualisasi kritis sebagaimana dikembangkan dalam teologi kontekstual, yang 

menekankan adanya proses pemilahan, penilaian, dan pemaknaan ulang unsur 

budaya lokal agar selaras dengan iman Kristen. Dengan demikian, budaya tidak 

diposisikan sebagai sumber teologi yang setara dengan Alkitab, melainkan sebagai 

konteks tempat firman Tuhan diberitakan dan dimaknai. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka, meliputi teks-teks 

Alkitab, literatur teologi kontekstual, serta hasil penelitian terdahulu yang membahas 

budaya dan kepercayaan masyarakat Dayak. Analisis data dilakukan melalui tiga 

tahap, yaitu:  Pertama, deskripsi pemahaman budaya lokal mengenai Tompo. Kedua, 

refleksi teologis berdasarkan kesaksian Alkitab tentang Allah sebagai Pencipta. 

Ketiga, dialog kritis antara teks dan konteks untuk menemukan implikasi teologis dan 

pastoral bagi pelayanan gereja di tengah masyarakat Dayak Kerambay. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sejarah suku Dayak Kerambay di Kalimantan barat 

Suku Dayak Kerambay merupakan satu   dari   405   sub   suku   Dayak   yang 

tersebar  di  pulau  Kalimantan. Dayak Kerambay, sub suku Dayak Kerambay yang 

bermukim di wilayah Kecamatan Entikong berada di Kampung Nekan  (Seli, 2021). 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 111 

Sedangkan yang bermukim di Kecamatan Sekayam tinggal di kampung Segirau, 

Engkahan, Pesing, Entinuh, Entubah, Raut Kayan, Mabah, Seka, Masa Selanggai, dan 

Raut Muara (Seli, 2021). Suku Dayak Kerambay berasal dari satu keturunan yang 

sama, dan mereka menggunakan Bahasa Kerambay dalam berkomunikasi. Asal-usul 

suku ini berasal dari Tanah Putih, yang terletak di Serawak, Malaysia. Nama 

"Kerambay" dipilih karena pada saat pertama kali tiba di Indonesia, mereka tidak 

memiliki tempat tinggal tetap, sehingga mereka berlindung di bawah pohon Rambai. 

Seiring waktu, nama ini terus digunakan hingga saat ini. Suku Dayak Kerambay 

pertama kali mendirikan pemukiman mereka di Kampung Pesing, yang pada masa itu 

dikenal dengan nama Tembawang Kerambay (Seli, 2021). Secara budaya, suku Dayak 

Kerambay memiliki kesamaan dengan suku-suku Dayak lainnya. Mereka menganut 

kepercayaan terhadap kekuatan supranatural, seperti animisme dan dinamisme, 

menjalani pola hidup agraris dan nomaden, serta sangat menjaga dan menghormati 

nilai-nilai adat serta tradisi yang dipegang oleh kelompok masyarakat (Temenggung 

Suku Dayak Kerambay, Wawancara Pribadi, 3 Februari 2025). 

Hal yang membedakan Dayak Kerambay dengan Dayak yang lain adalah tradisi 

Mipih Jerat memiliki dimensi spiritual yang kaya, mencerminkan hubungan 

masyarakat Dayak Kerambay dengan sang pencipta, leluhur, dan roh alam. Mipih Jerat 

adalah tradisi untuk menghormati atau mengucap syukur kepada Tuhan alam 

semesta yang dikenal dengan sebutan Tompo yang melindungi setiap perjalanan 

pulang pergi masyarakat selama berladang. Oleh sebab itu penghormatan dan ucapan 

syukur ini diwujudkan dalam sebuah tradisi pesta jalan Mipih Jerat yang 

diselenggarakan serentak di wilayah-wilayah yang berbeda (Temenggung Suku 

Dayak Kerambay, Wawancara Pribadi, 3 Februari 2025). 

Awalnya tradisi  Mipih Jerat ini di lakukan 1 Juni -31 Juli (sesuai kesepakatan 

musyawarah daerah setempat) dari masing-masing daerah yang ingin  mengucap  

syukur  sekaligus memohon berkat kepada Tompo untuk memberkati jalan yang akan 

mereka lalui selama setahun ke depan. Pesta ini  dengan mengundang tetua adat 

untuk berdoa dan masyarakat. Tradisi ini mengalami perubahan makna ketika 

pengaruh budaya barat mulai memasuki masyarakat. Banyak aspek yang berubah 

dalam tradisi upacara Mipih Jerat, mulai dari tata cara upacara adat hingga perayaan 

pesta adatnya. banyak Perubahan tersebut bahkan menyebabkan hilangnya esensi 

dan nilai dari upacara Mipih Jerat, dengan mengganti elemen-elemen yang menjadi 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 112 

ciri khasnya, seperti mengubah acara pesta menjadi mirip dengan pesta malam 

(dunia gemerlap). 

 Dalam konteks kehidupan masyarakat Dayak Kerambay, tradisi Mipih Jerat 

merupakan salah satu ekspresi budaya yang mencerminkan relasi manusia, alam, dan 

tatanan sosial masyarakat setempat. Namun, dalam penelitian ini tradisi tersebut 

tidak dibahas secara mendalam, melainkan disebut secara terbatas sebagai latar 

budaya untuk memahami dinamika konteks tempat dialog teologis berlangsung. 

Fokus utama penelitian tetap diarahkan pada pemaknaan konsep Tompo  dalam 

dialog dengan pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta. 

 
Konsep Tuhan dalam Dayak Kerambay 

Dalam kepercayaan tradisional masyarakat Dayak Kerambay, Tuhan dikenal 

dengan sebutan Tompo, yang dipahami sebagai entitas tertinggi dan sumber 

kehidupan. Pemahaman ini diperoleh dari tradisi lisan, praktik adat, serta penuturan 

tokoh adat setempat. Salah satu temenggung adat Dayak Kerambay menjelaskan 

bahwa Tompo dipahami sebagai realitas ilahi yang hadir dan dihormati dalam seluruh 

ciptaan, seperti alam, air, tanah, dan makhluk hidup lainnya (Mustadin 1989). 

 Sejumlah kajian antropologi tentang masyarakat Dayak menunjukkan bahwa 

konsep ketuhanan dalam tradisi Dayak umumnya tidak dipisahkan secara tajam 

antara Yang Ilahi dan alam, melainkan dipahami dalam relasi kosmik yang 

menyeluruh (Sellato, 2002). Dalam kerangka ini, penghormatan terhadap alam tidak 

dimaksudkan sebagai pemujaan ciptaan, melainkan sebagai ekspresi kesadaran 

religius terhadap kuasa ilahi yang diyakini melampaui manusia. 

 Secara etimologis, istilah Tompo tidak memiliki definisi tunggal yang baku, 

karena ia lahir dan berkembang dalam konteks budaya lisan. Hal ini sejalan dengan 

pandangan antropologi agama yang menegaskan bahwa konsep ketuhanan dalam 

masyarakat adat sering kali bersifat simbolik dan relasional, bukan sistematis-

dogmatis seperti dalam teologi formal (Geertz, 1973). Oleh karena itu, pemahaman 

tentang Tompo perlu dibaca secara kontekstual dan tidak disederhanakan ke dalam 

satu kategori teologis tertentu. 

 Dalam praktik adat, penyebutan nama Tompo biasanya dilakukan dalam 

konteks ritual dan upacara tertentu, terutama yang berkaitan dengan permohonan 

berkat, perlindungan, dan kesejahteraan hidup. Sikap hormat terhadap penyebutan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 113 

nama ilahi ini menunjukkan adanya kesadaran religius yang paralel dengan tradisi 

keagamaan lain, termasuk dalam Kekristenan, yang menekankan kesakralan nama 

Tuhan (bdk. Kel. 20:7). 

 Namun demikian, sejumlah penelitian juga menegaskan bahwa konsep 

ketuhanan dalam masyarakat Dayak tidak sepenuhnya identik dengan pemahaman 

Allah dalam iman Kristen, baik dari segi transenden, personalitas, maupun relasi 

pencipta-ciptaan (Cathcart & Nichols, 2009, t. 209). Karena itu, Tompo dalam 

penelitian ini tidak dipahami sebagai padanan langsung Allah Alkitabiah, melainkan 

sebagai titik temu awal untuk dialog teologis dalam pendekatan kontekstual. 

 
Allah Sang Pencipta dan Penguasa Menurut Alkitab 

Dalam ajaran Alkitab, Allah dipahami sebagai Pencipta yang berdaulat atas 

seluruh alam semesta. Kesaksian Kitab Kejadian menegaskan bahwa Allah 

menciptakan langit dan bumi dari ketiadaan (creatio ex nihilo), menegaskan bahwa 

alam semesta bukan bagian dari diri Allah, melainkan ciptaan-Nya (Fuller, 2017, t. 5). 

 Tradisi Israel kuno juga menunjukkan sikap hormat yang mendalam terhadap 

nama Allah, yang diekspresikan melalui penggunaan sebutan pengganti seperti 

Adonai, dan dalam terjemahan Yunani Septuaginta menggunakan istilah Kurios 

(Childs, 1988). Sikap ini mencerminkan pemahaman akan kekudusan dan transenden 

Allah yang tidak dapat direduksi ke dalam simbol alam atau realitas ciptaan. 

 Selain sebagai Pencipta, Allah dalam Alkitab juga dipahami sebagai Pemelihara 

ciptaan, yang secara aktif terlibat dalam sejarah manusia dan kehidupan sehari-hari 

(Moltmann, 1993). Keterlibatan Allah ini menegaskan bahwa iman Kristen tidak 

memisahkan antara transenden dan imanensi Allah, melainkan memandang 

keduanya sebagai satu kesatuan dalam relasi Allah dengan dunia. 

 
Dialog Tompo dan Allah Alkitabiah dalam Pendekatan Kontekstual 

Dalam kerangka teologi kontekstual, perjumpaan antara konsep Tompo dan 

pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta tidak dimaksudkan untuk 

menyamakan keduanya, melainkan untuk membuka ruang dialog yang kritis dan 

reflektif. Pendekatan ini sejalan dengan model Kontekstualisasi kritis, yang 

menempatkan budaya lokal sebagai konteks pewartaan Injil, bukan sebagai sumber 

teologi yang setara dengan Kitab Suci (Hiebert, 1987). 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 114 

Melalui dialog ini, persamaan fungsional seperti pemahaman tentang Tuhan 

sebagai sumber kehidupan dapat dipahami sebagai jembatan komunikasi iman, 

sementara perbedaan teologis tetap dijaga secara sadar. Dengan demikian, konsep 

Tompo dapat dibaca sebagai ekspresi religius masyarakat Dayak Kerambay yang 

mencerminkan pencarian manusia akan Yang Ilahi, yang kemudian diuji dan 

ditafsirkan ulang dalam terang kesaksian Alkitab.  

Hal ini tidak hanya mengedepankan ajaran Injil, tetapi juga menghargai dan 

melestarikan identitas budaya  yang kaya akan nilai-nilai luhur. Sebagaimana Paulus 

menulis dalam 1 Korintus 9:22, "Bagi orang yang lemah, aku menjadi lemah, supaya 

aku dapat memenangkan orang yang lemah. Aku telah menjadi segala-galanya bagi 

semua orang, supaya aku sedapat mungkin menyelamatkan beberapa orang (David, 

2021). 

Berikut ini beberapa aspek yang dapat kita memahami dari persamaan dan 

perbedaan antara konsep Allah di dalam alkitab pada masyarakat suku Dayak 

Kerambay  dalam bentuk tabel sebagai berikut: 

 
Tabel 1. Perbandingan Konsep Allah dalam Alkitab dan Suku Dayak Kerambay 

Aspek Persamaan Perbedaan 

Konsep Tuhan Baik Tompo maupun Tuhan 

(Tuhan/Yesus) dipandang 

sebagai pencipta dan 

sumber kehidupan bagi 

umat manusia. 

Tompo lebih dipahami sebagai 

entitas transenden yang ada 

dalam alam dan dunia fisik, 

sementara Tuhan dalam 

Kristen lebih mengarah pada 

konsep Tuhan yang 

transenden, tetapi juga 

personal dan imanen melalui 

Yesus. 

Peran Tuhan dalam 

Alam 

Keduanya dianggap sebagai 

penguasa dan pelindung 

alam semesta yang menjaga 

keseimbangan alam. 

Tompo lebih sering dipahami 

terkait dengan roh alam dan 

fenomena fisik, sedangkan 

Tuhan Kristen lebih fokus pada 

hubungan pribadi dengan 

umat-Nya. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 115 

Pendekatan 

terhadap Alam 

Kedua tradisi mengajarkan 

rasa hormat dan pemuliaan 

terhadap alam sebagai 

manifestasi kehadiran 

Tuhan. 

Dalam tradisi Dayak Kerambay, 

alam dan ciptaan sangat 

dihormati sebagai bagian dari 

penghidupan sehari-hari yang 

berhubungan dengan roh, 

sedangkan Kristen memberi 

pengajaran pemeliharaan alam 

sebagai bagian dari tanggung 

jawab manusia terhadap 

ciptaan Tuhan. 

 
Kontruksi Teologis Kontekstual: Perjumpaan Tompo dan Allah Alkitabiah 

Hasil perbandingan antara konsep Tompo dalam kepercayaan Dayak 

Kerambay dan pemahaman Allah dalam iman Kristen menunjukkan bahwa 

perbedaan utama keduanya terletak pada konteks budaya, sejarah religius, dan cara 

pewahyuan ilahi dipahami. Allah dalam Alkitab dikenal melalui sejarah bangsa Israel 

di kawasan Timur Tengah Kuno, khususnya melalui peristiwa pemilihan Israel 

sebagai umat perjanjian dan pernyataan diri-Nya dalam sejarah keselamatan (Hasel, 

1972). Tradisi ibadah Israel termasuk kemah suci dibentuk oleh pola hidup nomaden 

dan pengalaman historis mereka bersama Allah yang menyatakan diri-Nya secara 

personal dan historis (Childs, 1988). 

Sebaliknya, konsep Tompo berkembang dalam konteks budaya Dayak 

Kerambay yang bersifat agraris dan kosmik. Tompo dipahami sebagai realitas ilahi 

yang hadir dan bekerja dalam keteraturan alam, ladang, hutan, sungai, dan ruang 

hidup masyarakat. Oleh karena itu, praktik ritual yang berkaitan dengan Tompo 

sering dilakukan di lokasi-lokasi alam yang dianggap sakral, seperti gunung, ladang, 

pohon besar, atau sungai (Sellato, 2002, tt. 45–48). Hal ini menunjukkan bahwa cara 

masyarakat Dayak Kerambay menghayati yang ilahi sangat dipengaruhi oleh relasi 

langsung dengan alam sebagai ruang kehidupan sehari-hari. 

Perbedaan konteks ini tidak serta-merta meniadakan kemungkinan dialog 

teologis. Dalam kerangka teologi kontekstual, justru perbedaan tersebut menjadi titik 

masuk untuk membangun jembatan pemahaman iman (Bevans, 1985). Allah 

Alkitabiah yang transenden sekaligus imanen dapat diperkenalkan melalui cara 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 116 

pandang yang akrab dengan pengalaman religius masyarakat Dayak Kerambay, tanpa 

harus menyamakan Allah dengan Tompo. Dengan demikian, Tompo dipahami bukan 

sebagai padanan teologis Allah Kristen, melainkan sebagai kategori religius lokal yang 

mencerminkan kesadaran manusia akan keberadaan Yang Ilahi (Hiebert, 1987). 

Untuk mengkontekstualisasikan pemahaman tentang Tuhan dalam cara pandang 

Tompo, gereja perlu mempelajari cara orang Dayak Kerambai memandang Tompo 

melalui sistem adat mereka, ritual yang mereka jalani, perayaan yang mereka 

hormati, serta prinsip-prinsip yang mereka pegang. Selain itu, gereja harus 

mendengarkan dengan seksama tantangan dan kebutuhan nyata mereka, dan bukan 

hanya mengajarkan doktrin dari luar. Penyampaian tentang Yahweh harus 

disesuaikan dengan cara berpikir mereka mengenai Tompo, sehingga ajaran tersebut 

dapat menjadi solusi bagi masalah yang mereka hadapi. 

Konstruksi kontekstual yang ditawarkan dalam penelitian ini menegaskan 

bahwa gereja perlu melakukan Kontekstualisasi kritis, yaitu proses di mana Injil 

disampaikan dengan menghargai kebudayaan lokal, namun tetap diuji oleh kesaksian 

Kitab Suci (Hiebert, 1987, t. 109). Dalam konteks Dayak Kerambay, gereja dituntut 

untuk terlebih dahulu memahami bagaimana Tompo dihayati melalui sistem adat, 

ritual, narasi lokal, dan nilai moral masyarakat. Pendekatan ini menekankan sikap 

mendengar dan belajar, bukan sekadar mentransfer doktrin dari luar (Kraft, 1979). 

 Dalam proses tersebut, gereja juga perlu mengakui bahwa aturan adat dan 

praktik sosial masyarakat Dayak Kerambay memiliki fungsi menjaga keharmonisan 

dan keteraturan hidup bersama. Oleh karena itu, nilai-nilai moral yang terkandung 

dalam tradisi lokal termasuk dalam ritual Mipih Jerat perlu dibaca secara kritis dan 

reflektif, bukan langsung ditolak atau dianggap bertentangan dengan iman Kristen 

(November et al., 2023). Keterlibatan gereja dalam kehidupan sosial masyarakat, 

seperti gotong royong dan kegiatan komunal, menjadi bagian penting dari kesaksian 

iman yang kontekstual. 

 Namun demikian, Kontekstualisasi juga menuntut sikap kewaspadaan teologis. 

Gereja perlu menghindari dua ekstrem, yaitu pemaksaan budaya Barat yang asing 

bagi masyarakat Dayak Kerambay, serta penerimaan tanpa kritik terhadap unsur-

unsur kepercayaan lokal yang berpotensi menimbulkan dualisme atau sinkretisme, 

seperti praktik pemujaan roh-roh selain Allah (Tridarmanto & de Jong, 2018). Oleh 

karena itu, konstruksi kontekstual yang sehat harus menempatkan Kristus sebagai 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 117 

pusat pewartaan Injil, sekaligus membiarkan budaya lokal menjadi sarana 

komunikasi iman yang relevan dan transformatif (Esala, 2013). 

 
KESIMPULAN 

 Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep Tompo dalam kepercayaan 

masyarakat Dayak Kerambay merupakan ekspresi religius lokal yang lahir dari 

konteks budaya agraris-kosmik, di mana relasi antara manusia, alam, dan Yang Ilahi 

dipahami secara menyeluruh dan simbolik. Tompo dipahami sebagai entitas tertinggi 

dan sumber kehidupan yang hadir dalam keteraturan alam dan kehidupan sehari-

hari masyarakat. Namun, pemahaman ini tidak dapat disamakan secara langsung 

dengan konsep Allah dalam iman Kristen sebagaimana dinyatakan dalam Alkitab. 

 Melalui pendekatan teologi kontekstual model dialogis-kritis, penelitian ini 

menegaskan bahwa Tompo tidak diposisikan sebagai padanan teologis Allah 

Alkitabiah, melainkan sebagai titik temu awal untuk membangun dialog iman. Dalam 

dialog tersebut, kesaksian Alkitab tentang Allah sebagai Pencipta dan Pemelihara 

alam semesta menjadi tolok ukur utama untuk menilai, mengoreksi, dan memaknai 

ulang konsep religius lokal secara kritis. Dengan demikian, budaya tidak menjadi 

sumber teologi yang setara dengan Kitab Suci, melainkan konteks tempat Injil 

diwartakan dan dihidupi. 

 Hasil konstruksi teologis kontekstual dalam penelitian ini memperlihatkan 

bahwa perjumpaan antara Tompo dan Allah Alkitabiah memungkinkan terjadinya 

jembatan komunikasi iman, terutama pada aspek fungsional seperti pengakuan akan 

Tuhan sebagai sumber kehidupan dan penguasa alam. Namun, perbedaan mendasar 

tetap dipertahankan, khususnya terkait dengan personalitas Allah, relasi pencipta-

ciptaan, dan pewahyuan Allah yang final dalam diri Yesus Kristus. Penegasan ini 

penting untuk menghindari praktik sinkretisme dan dualisme dalam kehidupan 

bergereja. 

 Implikasi dari penelitian ini bagi gereja yang melayani masyarakat Dayak 

Kerambay adalah perlunya sikap pastoral yang kontekstual, reflektif, dan 

bertanggung jawab. Gereja dipanggil untuk terlebih dahulu memahami sistem adat, 

ritual, dan nilai moral masyarakat setempat, termasuk cara mereka menghayati 

Tompo, sebelum menyampaikan ajaran Alkitab. Dalam proses ini, gereja tidak 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 118 

menolak budaya lokal, tetapi menempatkannya dalam terang Injil sebagai sarana 

komunikasi iman yang transformatif. 

 Dengan demikian, Kontekstualisasi yang ditawarkan dalam penelitian ini 

bukanlah upaya peleburan ajaran Kristen dengan kepercayaan lokal, melainkan 

proses pemaknaan ulang budaya secara kritis dan bertahap agar mengarah pada 

pengenalan akan Allah yang dinyatakan dalam Alkitab. Penelitian ini berkontribusi 

pada pengembangan teologi kontekstual di Indonesia dengan menegaskan bahwa 

Injil dapat diwartakan secara setia, relevan, dan berdampak tanpa meniadakan 

identitas budaya masyarakat adat, khususnya suku Dayak Kerambay. 

 
KEPUSTAKAAN 

Agama, S. J., Budaya, S. D. A. N., Kematian, U., Tengah, K., Enjeliana, L., Olivia, M., 
Septiany, M., Teologi, P. S., Ilmu, F., Keagamaan, S., Agama, I., & Negeri, K. (2025). 
Model Antropologis dalam Teologi Kontekstual: Menyikapi Sinkretisme dalam 
Upacara Kematian (Tiwah) di Jemaat Kalimantan Tengah. 1(4), 482–491. 

Andre Vinsensius David. (2021). Studi Komparasi Konsep Jubata dan YHWH dalam 
Keluaran 3:14 Sebagai Upaya Kontekstualisasi Berita Injil Bagi Suku Dayak 
Kanayatn. Jurnal teologi, Vol. 10. 

Bevans, S. (1985). Models of contextual theology. Missiology, 13(2), 185–202. 

Cambah, T. M., & Gosyen, A. (d.d.). Kontekstualisasi Basa Dayak Ngaju dalam Liturgi 
Gereja Kalimantan Evangelis (GKE) di Jemaat Eben Ezer Banjarmasin. Jurnal 
Teologi Pambelum, Volume 3. 

Cathcart, R., & Nichols, M. (2009). Self theology, global theology, and missional 
theology in the writings of Paul G. Hiebert. Trinity Journal, 30(2), 209. 

Childs, B. S. (1988). Old Testament theology in a canonical context. Fortress Press. 

Cristine, S., Meliyani, Y., & Surbakti, B. (2025). Huma Betang Sebagai Budaya 
Tandingan: Relevansi Teologi Kontekstual Bagi Gereja Di Kalimantan Tengah. 
2(10), 1521–1527. 

Dandirwalu, R. (2025). Orang-Orang Interseks Sebagai Imago Dei: Teologi Ritual Adat 
(Kajian Teologi Kontekstual Terhadap Ritual Adat Pelantikan Upu Latu Dan Imlek 
Di Gereja Protestan Maluku). Universitas Kristen Duta Wacana. 

Esala, N. (2013). Implementing Skopostheorie in Bible Translation. The Bible 
Translator, 64(3), 300–323. 

Fuller, D. J. (2017). The Theme of Creation in Old Testament Theology from the 
Twentieth Century Onwards: Assessing the State of Play. The Asbury Journal, 
72(1), 5. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 119 

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures New York. NY: Basic Books. 

Halawa, F., & Bambangan, M. (2024). Injil dan Tradisi Lokal: Kontekstualisasi Teologi 
dalam Perkembangan Gereja di Asia Timur. Nubuat: Jurnal Pendidikan Agama 
Kristen dan Katolik, 1(4), 137–148. 

Hasel, G. F. (1972). Old Testament Theology. Eerdmans. 

Hiebert, P. G. (1987). Critical contextualization. International bulletin of missionary 
research, 11(3), 104–112. 

Kraft, C. H. (1979). Christianity in culture: A study in dynamic biblical theologizing in 
cross-cultural perspective. Orbis Books. 

Moltmann, J. (1993). The Trinity and the kingdom: The doctrine of God. Fortress Press. 

Moru, O. O. (2022). Kekristenan dan Tradisi Ru-ketu “Tinjauan Tipologi Helmut 
Richard Niebuhr Terhadap Pandangan Pro-Kontra Praktek Tradisi Ru-ketu Di 
kalangan Komunitas Kristen Sabu Barat Kabupaten Sabu Raijua”. Apostolos: 
Journal of Theology and Christian Education, 2(2), 68–89. 

November, N., Sima, S., & Susanto, S. (2023). Makarios : Jurnal Teologi Kontekstual. 
1(2), 132–140. 

Seli, S. (2021). Mantra Tolak Bala Komunitas Dayak Kalimantan Barat: Kajian 
Semiotik Riffaterre. Jurnal Ilmu Komunikasi, 19(2), 172–187. 

Sellato, B. (2002). Innermost Borneo: studies in Dayak cultures. NUS Press. 

Tridarmanto, Y., & de Jong, K. (2018). Perjumpaan Interaktif Antara Teologi dan 
Budaya: Kajian tentang Pemahaman dan Persepsi Mengenai Teologi Interkultural 
di Aras Akademis dan Gerejawi. Taman Pustaka Kristen. 

Temenggung Suku Dayak Kerambay, Mengenai Tradisi Mipih Jerat Di Suku Dayak 
Kerambay, 3 Februari 2025. 

Zega, Y. K., Widjaja, F. I., & Tanhidy, J. (2022). Contextual Mission Construction 
according to the Jubata Concept in the Kanayatn Dayak Tribe in Introducing the 
Triune God. 3(2), 110–121. https://doi.org/10.47043/ijipth.v3i2.34 


