Jurnal Kala Nea

ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online)

T Ju Yhal ala Nea Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 106-119
—— | Sekolah Tinggi Teologi Immanuel Sintang http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index
— DOI: https://doi.org/10.61295 /kalanea.v6i2.199

Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan Konsep Allah
di Dalam Alkitab Pada Masyarakat Suku Dayak Kerambay

IChristofer Juan Augusto, 2David Eko Setiawan
L2Sekolah Tinggi Teologi Tawangmangu
*davidekosetiawan14217 @gmail.com

Recevied: 14 Agustus 2025 Accepted: 20 Januari 2026 ~ Published: 23 Januari 2026

Abstrak

Penelitian ini berangkat dari permasalahan kurangnya pendekatan kontekstual dalam
pewartaan Injil kepada masyarakat adat Dayak Kerambay, yang sering kali menempatkan
budaya lokal sebagai sesuatu yang bertentangan dengan iman Kristen. Akibatnya, pesan Injil
kerap sulit diterima dan kurang relevan dalam konteks kehidupan masyarakat setempat.
Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis konsep Tompo dalam kepercayaan Dayak
Kerambay dan mempertemukannya dengan konsep Allah sebagai Pencipta dalam Alkitab
sebagai bentuk kontekstualisasi teologi Kristen. Metode penelitian yang digunakan adalah
penelitian kualitatif deskriptif dengan pendekatan teologis-kontekstual, melalui studi
pustaka, analisis teks Alkitab, serta kajian terhadap pemahaman budaya dan kepercayaan
lokal masyarakat Dayak Kerambay. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep Tompo
dapat dimaknai ulang secara teologis sebagai sarana untuk memperkenalkan Allah sebagai
Pencipta sejati tanpa meniadakan identitas budaya setempat. Pendekatan ini terbukti efektif
dalam menjembatani iman Kristen dengan budaya lokal, memperkuat penerimaan Injil, serta
mendorong gereja untuk memandang budaya sebagai bagian dari karya penyelamatan Allah
dalam sejarah manusia. Dengan demikian, kontekstualisasi menjadi strategi penting dalam
menghadirkan Injil yang relevan, transformatif, dan tetap setia pada esensinya.

Kata-kata Kunci: Alkitab, Allah, dayak Kerambay, Tompo

Abstract

This research is based on the problem of the lack of a contextual approach in proclaiming the
Gospel to the indigenous Dayak Kerambay community, which often positions local culture as
something that contradicts the Christian faith. As a result, the message of the Gospel is
frequently difficult to accept and less relevant in the context of the local community’s life. The
purpose of this study is to analyze the concept of Tompo in Dayak Kerambay beliefs and to bring
it into dialogue with the biblical concept of God as Creator as a form of Christian theological
contextualization. The research method used is descriptive qualitative research with a
theological-contextual approach, conducted through literature review, analysis of biblical texts,
and examination of the cultural understanding and local beliefs of the Dayak Kerambay
community. The results of the study show that the concept of Tompo can be theologically
reinterpreted as a means of introducing God as the true Creator without negating local cultural
identity. This approach has proven effective in bridging the Christian faith with local culture,
strengthening the acceptance of the Gospel, and encouraging the church to view culture as part
of God’s saving work in human history. Thus, contextualization becomes an important strategy
in presenting a Gospel that is relevant, transformative, and faithful to its essence.

Keywords: Bible, Dayak Kerambay, God, Tompo

(DO This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 106




Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

PENDAHULUAN

Gereja-gereja di Indonesia telah terbuka dalam menyampaikan Injil dengan
menyesuaikan ajaran Kristen pada budaya lokal agar pesan tersebut lebih mudah
diterima tanpa menghilangkan nilai budaya yang ada. Pendekatan ini sudah
diterapkan secara luas di berbagai komunitas, termasuk di suku Dayak Kerambay dan
suku Dayak lainnya, yang mayoritas sudah percaya kepada Tuhan namun masih
menjalankan tradisi adat turun-temurun (Halawa & Bambangan, 2024). Sebagai
contoh, Gereja Kalimantan Evangelis (GKE) dan beberapa gereja di daerah Nias telah
melakukan pendekatan kontekstual, yakni mengintegrasikan nilai-nilai budaya lokal
ke dalam kehidupan gereja dan ajaran Alkitab. Pendekatan ini memungkinkan ajaran
alkitab hidup berdampingan dengan budaya tanpa mengabaikan inti dari ajaran
Kristen, sekaligus mempermudah penerimaan Injil di masyarakat adat. Meskipun
demikian, tantangan seperti benturan antara ajaran Kristen dan kepercayaan
tradisional masih ada dan dapat menghambat proses mengajarkan tentang alkitab.
Oleh karena itu, memanfaatkan budaya lokal sebagai jembatan pewartaan Injil tetap
menjadi strategi yang tepat agar iman Kristen dapat tumbuh sesuai dengan konteks
masyarakat dan budaya setempat.

Terkait hubungan antara Injil dan kebudayaan, Richard Niebuhr
mengemukakan lima perspektif yang menggambarkan pandangan gereja terhadap
budaya. Pertama, Kristus Melawan Kebudayaan, di mana gereja meyakini bahwa
tidak ada kebutuhan untuk berkompromi dengan budaya yang bertentangan dengan
nilai-nilai Kristus. Kedua, Kristus dalam Kebudayaan, yang melihat Kristus dijelaskan
melalui kebudayaan, dan sekaligus memahami Kristus melalui budaya tersebut,
dengan cara menggabungkan keduanya. Ketiga, Kristus Lebih Tinggi dari
Kebudayaan, yang berpendapat bahwa Kristus, sebagai Anak Allah yang menciptakan
alam semesta, juga menciptakan budaya, sehingga budaya tetap berada di bawah
otoritas Kristus. Keempat, Kristus dan Kebudayaan dalam Ketegangan, yang menilai
bahwa sering kali ada konflik antara budaya dan ajaran Kristus, yang bisa mengarah
pada dosa, tetapi anugerah Allah memberikan jalan pengampunan. Terakhir, Kristus
yang Mengubah Kebudayaan, yang melihat Kristus sebagai pembaharu yang
mentransformasi kebudayaan, menganggap bahwa Kristus memiliki kuasa untuk
mengubah dan memperbarui kebudayaan sesuai dengan nilai-nilai Kerajaan Allah

(Moru, 2022).

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 107



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Pada konteks gereja di suku Dayak Kerambay, pendekatan yang sebaiknya
dilakukan ialah mengintegrasikan kebudayaan setempat melalui transformasi, dari
pada menentangnya. Hal ini dikarenakan kebudayaan dan kearifan lokal merupakan
bagian dari identitas yang tak dapat dipisahkan dari setiap orang Dayak Kerambay
yang menjadi Kristen. Kearifan lokal tersebut seharusnya tidak dianggap sebagai
ancaman bagi gereja, melainkan sebagai kesempatan untuk menanamkan nilai-nilai
Injil yang dapat mengubah perspektif dalam kebudayaan tersebut.

Dalam kepercayaan masyarakat Dayak Kerambay, Tompo dipahami sebagai
entitas tertinggi yang berperan dalam penciptaan dan pemeliharaan alam semesta.
Pemahaman ini menunjukkan adanya kesadaran religius tentang keberadaan kuasa
ilahi yang melampaui manusia dan alam. Namun, pemahaman tersebut tidak secara
langsung dapat disamakan dengan konsep Allah dalam iman Kristen, yang dalam
Alkitab dikenal sebagai Yahweh dan dinyatakan secara penuh dalam diri Yesus
Kristus sebagai Pencipta segala sesuatu.

Oleh karena itu, konsep Tompo tidak diposisikan sebagai identik dengan Allah
dalam iman Kristen, melainkan dipahami sebagai titik temu awal dalam pendekatan
kontekstual. Melalui titik temu ini, gereja memiliki ruang untuk memperkenalkan
pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta sejati, tanpa meniadakan
kerangka berpikir budaya masyarakat setempat. Pendekatan semacam ini tidak
dimaksudkan untuk mencampurkan ajaran, melainkan untuk membuka dialog
teologis yang memungkinkan terjadinya pemaknaan ulang secara kritis dan bertahap
dalam terang Injil.

Dengan demikian, penggunaan konsep Tompo dalam konteks pemberitaan Injil
perlu dilakukan secara hati-hati, reflektif, dan bertanggung jawab, agar tidak jatuh ke
dalam praktik sinkretisme. Kontekstualisasi yang dimaksud bukanlah peleburan
ajaran, melainkan proses transformasi pemahaman budaya yang diarahkan kepada
pengenalan akan Allah yang dinyatakan dalam Alkitab (Temenggung Suku Dayak
Kerambay, Wawancara Pribadi, 3 Februari 2025).

Upaya menghadirkan Injil secara kontekstual dalam masyarakat adat
Indonesia telah dilakukan oleh banyak peneliti guna mempertemukan pesan
Kekristenan dengan warisan budaya lokal. Beberapa penelitian mutakhir
menunjukkan bahwa pendekatan kontekstual dalam penginjilan dan kehidupan

gereja di Kalimantan memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman iman

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 108



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

yang lebih relevan dengan budaya lokal. Zega dkk. meneliti konstruksi misi
kontekstual berdasarkan konsep Jubata dalam suku Dayak Kanayatn sebagai cara
memperkenalkan konsep Allah Tritunggal secara kontekstual kepada masyarakat
setempat. Hasil penelitian menunjukkan bahwa adaptasi istilah dan simbol lokal
dapat menjadi pintu masuk penting dalam dialog teologis untuk menghadirkan
makna keselamatan yang alkitabiah tanpa menghilangkan konteks budaya tradisional
(Zega et al,, 2022). Penelitian lain mengenai proses kontekstualisasi bahasa Dayak
Ngaju dalam liturgi Gereja Kalimantan Evangelis di Banjarmasin memperlihatkan
bagaimana penggunaan bahasa ibu dalam ibadah memperkuat pemahaman Injil dan
keterlibatan jemaat secara budaya (Cambah & Gosyen, 2023). Selain itu, kajian
terhadap relevansi simbol huma betang pada masyarakat Dayak Ngaju menegaskan
bahwa nilai-nilai budaya tradisional dapat diposisikan sebagai sumber daya teologis
yang memperkaya praktik gereja dalam konteks lokal dan memperkuat kesadaran
komunitas terhadap ajaran Kristen yang transformasiona (Cristine et al., 2025).
Sebuah penelitian lain yang membahas fenomena sinkretisme dalam upacara
kematian tiwah menunjukkan pentingnya pendekatan antropologi dalam teologi
kontekstual untuk menavigasi hubungan antara tradisi adat dan ajaran Kristen tanpa
mengaburkan batas-batas teologis yang esensial (Agama et al., 2025). Temuan-
temuan ini memberikan dasar empiris dan teologis untuk pendekatan penelitian ini
dalam menyikapi konsep budaya lokal seperti Tompo sebagai titik temu awal untuk
memperkenalkan konsep Allah yang alkitabiah kepada masyarakat Dayak Kerambay.
Kebaruan penelitian ini terletak pada fokus kajian terhadap konsep Tompo dalam
kepercayaan Dayak Kerambay serta pemaknaannya sebagai titik temu awal dalam
dialog teologi kontekstual. Berbeda dari penelitian sebelumnya yang cenderung
bersifat umum dan deskriptif, penelitian ini mengembangkan pendekatan teologis-
kontekstual yang kritis dan reflektif untuk mempertemukan budaya lokal dengan
pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta tanpa jatuh pada sinkretisme.
Meski begitu, kajian mengenai simbol Tompo dalam pandangan kosmologis
suku Dayak Kerambay masih sangat terbatas. Penelitian ini berusaha mengisi ruang
tersebut dengan menafsirkan Tompo bukan sebagai bentuk penyembahan kepada
berhala, melainkan sebagai simbol lokal yang dapat merefleksikan pengenalan akan
Yahweh. Pendekatan ini bertujuan membangun jembatan antara pemahaman iman

Kristiani dan nilai-nilai budaya Dayak Kerambay, sehingga identitas budaya tetap

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 109



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

dihargai sembari Injil tetap diwartakan secara murni dan bermakna. Dengan
demikian, penelitian ini memberikan kontribusi baru dalam bidang teologi
kontekstual, khususnya dalam membantu gereja lokal memahami dan menghormati
budaya sambil menghadirkan pesan Injil secara relevan. Untuk membatasi
pembahasan yang melebar, penelitian dalam artikel ini hanya mencangkup
bagaimana konsep Tompo dalam kebudayaan dan kepercayaan suku Dayak Kerambay

dari sudut pandang etnografi dan perfektif Alkitab.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
teologi kontekstual model dialogis-kritis (Dandirwalu, 2025). Model ini
menempatkan teks Alkitab dan konteks budaya lokal dalam relasi dialog yang saling
menerangi, tanpa menyamakan atau mencampurkan keduanya. Konteks budaya
masyarakat Dayak Kerambay, khususnya konsep Tompo, dipahami sebagai titik awal
refleksi teologis yang kemudian diuji secara kritis dalam terang kesaksian Alkitab.

Dalam penerapannya, penelitian ini mengacu pada prinsip model
kontekstualisasi kritis sebagaimana dikembangkan dalam teologi kontekstual, yang
menekankan adanya proses pemilahan, penilaian, dan pemaknaan ulang unsur
budaya lokal agar selaras dengan iman Kristen. Dengan demikian, budaya tidak
diposisikan sebagai sumber teologi yang setara dengan Alkitab, melainkan sebagai
konteks tempat firman Tuhan diberitakan dan dimaknai.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi pustaka, meliputi teks-teks
AlKkitab, literatur teologi kontekstual, serta hasil penelitian terdahulu yang membahas
budaya dan kepercayaan masyarakat Dayak. Analisis data dilakukan melalui tiga
tahap, yaitu: Pertama, deskripsi pemahaman budaya lokal mengenai Tompo. Kedua,
refleksi teologis berdasarkan kesaksian Alkitab tentang Allah sebagai Pencipta.
Ketiga, dialog kritis antara teks dan konteks untuk menemukan implikasi teologis dan

pastoral bagi pelayanan gereja di tengah masyarakat Dayak Kerambay.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah suku Dayak Kerambay di Kalimantan barat

Suku Dayak Kerambay merupakan satu dari 405 sub suku Dayak yang
tersebar di pulau Kalimantan. Dayak Kerambay, sub suku Dayak Kerambay yang

bermukim di wilayah Kecamatan Entikong berada di Kampung Nekan (Seli, 2021).

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 110



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Sedangkan yang bermukim di Kecamatan Sekayam tinggal di kampung Segirau,
Engkahan, Pesing, Entinuh, Entubah, Raut Kayan, Mabah, Seka, Masa Selanggai, dan
Raut Muara (Seli, 2021). Suku Dayak Kerambay berasal dari satu keturunan yang
sama, dan mereka menggunakan Bahasa Kerambay dalam berkomunikasi. Asal-usul
suku ini berasal dari Tanah Putih, yang terletak di Serawak, Malaysia. Nama
"Kerambay" dipilih karena pada saat pertama kali tiba di Indonesia, mereka tidak
memiliki tempat tinggal tetap, sehingga mereka berlindung di bawah pohon Rambai.
Seiring waktu, nama ini terus digunakan hingga saat ini. Suku Dayak Kerambay
pertama kali mendirikan pemukiman mereka di Kampung Pesing, yang pada masa itu
dikenal dengan nama Tembawang Kerambay (Seli, 2021). Secara budaya, suku Dayak
Kerambay memiliki kesamaan dengan suku-suku Dayak lainnya. Mereka menganut
kepercayaan terhadap kekuatan supranatural, seperti animisme dan dinamisme,
menjalani pola hidup agraris dan nomaden, serta sangat menjaga dan menghormati
nilai-nilai adat serta tradisi yang dipegang oleh kelompok masyarakat (Temenggung
Suku Dayak Kerambay, Wawancara Pribadi, 3 Februari 2025).

Hal yang membedakan Dayak Kerambay dengan Dayak yang lain adalah tradisi
Mipih Jerat memiliki dimensi spiritual yang kaya, mencerminkan hubungan
masyarakat Dayak Kerambay dengan sang pencipta, leluhur, dan roh alam. Mipih Jerat
adalah tradisi untuk menghormati atau mengucap syukur kepada Tuhan alam
semesta yang dikenal dengan sebutan Tompo yang melindungi setiap perjalanan
pulang pergi masyarakat selama berladang. Oleh sebab itu penghormatan dan ucapan
syukur ini diwujudkan dalam sebuah tradisi pesta jalan Mipih Jerat yang
diselenggarakan serentak di wilayah-wilayah yang berbeda (Temenggung Suku
Dayak Kerambay, Wawancara Pribadi, 3 Februari 2025).

Awalnya tradisi Mipih Jerat ini di lakukan 1 Juni -31 Juli (sesuai kesepakatan
musyawarah daerah setempat) dari masing-masing daerah yang ingin mengucap
syukur sekaligus memohon berkat kepada Tompo untuk memberkati jalan yang akan
mereka lalui selama setahun ke depan. Pesta ini dengan mengundang tetua adat
untuk berdoa dan masyarakat. Tradisi ini mengalami perubahan makna ketika
pengaruh budaya barat mulai memasuki masyarakat. Banyak aspek yang berubah
dalam tradisi upacara Mipih Jerat, mulai dari tata cara upacara adat hingga perayaan
pesta adatnya. banyak Perubahan tersebut bahkan menyebabkan hilangnya esensi

dan nilai dari upacara Mipih Jerat, dengan mengganti elemen-elemen yang menjadi

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 111



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

ciri khasnya, seperti mengubah acara pesta menjadi mirip dengan pesta malam
(dunia gemerlap).

Dalam konteks kehidupan masyarakat Dayak Kerambay, tradisi Mipih Jerat
merupakan salah satu ekspresi budaya yang mencerminkan relasi manusia, alam, dan
tatanan sosial masyarakat setempat. Namun, dalam penelitian ini tradisi tersebut
tidak dibahas secara mendalam, melainkan disebut secara terbatas sebagai latar
budaya untuk memahami dinamika konteks tempat dialog teologis berlangsung.
Fokus utama penelitian tetap diarahkan pada pemaknaan konsep Tompo dalam

dialog dengan pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta.

Konsep Tuhan dalam Dayak Kerambay

Dalam kepercayaan tradisional masyarakat Dayak Kerambay, Tuhan dikenal
dengan sebutan Tompo, yang dipahami sebagai entitas tertinggi dan sumber
kehidupan. Pemahaman ini diperoleh dari tradisi lisan, praktik adat, serta penuturan
tokoh adat setempat. Salah satu temenggung adat Dayak Kerambay menjelaskan
bahwa Tompo dipahami sebagai realitas ilahi yang hadir dan dihormati dalam seluruh
ciptaan, seperti alam, air, tanah, dan makhluk hidup lainnya (Mustadin 1989).

Sejumlah kajian antropologi tentang masyarakat Dayak menunjukkan bahwa
konsep ketuhanan dalam tradisi Dayak umumnya tidak dipisahkan secara tajam
antara Yang Ilahi dan alam, melainkan dipahami dalam relasi kosmik yang
menyeluruh (Sellato, 2002). Dalam kerangka ini, penghormatan terhadap alam tidak
dimaksudkan sebagai pemujaan ciptaan, melainkan sebagai ekspresi kesadaran
religius terhadap kuasa ilahi yang diyakini melampaui manusia.

Secara etimologis, istilah Tompo tidak memiliki definisi tunggal yang baku,
karena ia lahir dan berkembang dalam konteks budaya lisan. Hal ini sejalan dengan
pandangan antropologi agama yang menegaskan bahwa konsep ketuhanan dalam
masyarakat adat sering kali bersifat simbolik dan relasional, bukan sistematis-
dogmatis seperti dalam teologi formal (Geertz, 1973). Oleh karena itu, pemahaman
tentang Tompo perlu dibaca secara kontekstual dan tidak disederhanakan ke dalam
satu kategori teologis tertentu.

Dalam praktik adat, penyebutan nama Tompo biasanya dilakukan dalam
konteks ritual dan upacara tertentu, terutama yang berkaitan dengan permohonan

berkat, perlindungan, dan kesejahteraan hidup. Sikap hormat terhadap penyebutan

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 112



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

nama ilahi ini menunjukkan adanya kesadaran religius yang paralel dengan tradisi
keagamaan lain, termasuk dalam Kekristenan, yang menekankan kesakralan nama
Tuhan (bdk. Kel. 20:7).

Namun demikian, sejumlah penelitian juga menegaskan bahwa konsep
ketuhanan dalam masyarakat Dayak tidak sepenuhnya identik dengan pemahaman
Allah dalam iman Kristen, baik dari segi transenden, personalitas, maupun relasi
pencipta-ciptaan (Cathcart & Nichols, 2009, t. 209). Karena itu, Tompo dalam
penelitian ini tidak dipahami sebagai padanan langsung Allah Alkitabiah, melainkan

sebagai titik temu awal untuk dialog teologis dalam pendekatan kontekstual.

Allah Sang Pencipta dan Penguasa Menurut Alkitab

Dalam ajaran Alkitab, Allah dipahami sebagai Pencipta yang berdaulat atas
seluruh alam semesta. Kesaksian Kitab Kejadian menegaskan bahwa Allah
menciptakan langit dan bumi dari ketiadaan (creatio ex nihilo), menegaskan bahwa
alam semesta bukan bagian dari diri Allah, melainkan ciptaan-Nya (Fuller, 2017, t. 5).

Tradisi Israel kuno juga menunjukkan sikap hormat yang mendalam terhadap
nama Allah, yang diekspresikan melalui penggunaan sebutan pengganti seperti
Adonai, dan dalam terjemahan Yunani Septuaginta menggunakan istilah Kurios
(Childs, 1988). Sikap ini mencerminkan pemahaman akan kekudusan dan transenden
Allah yang tidak dapat direduksi ke dalam simbol alam atau realitas ciptaan.

Selain sebagai Pencipta, Allah dalam Alkitab juga dipahami sebagai Pemelihara
ciptaan, yang secara aktif terlibat dalam sejarah manusia dan kehidupan sehari-hari
(Moltmann, 1993). Keterlibatan Allah ini menegaskan bahwa iman Kristen tidak
memisahkan antara transenden dan imanensi Allah, melainkan memandang

keduanya sebagai satu kesatuan dalam relasi Allah dengan dunia.

Dialog Tompo dan Allah Alkitabiah dalam Pendekatan Kontekstual

Dalam kerangka teologi kontekstual, perjumpaan antara konsep Tompo dan
pemahaman Alkitabiah tentang Allah sebagai Pencipta tidak dimaksudkan untuk
menyamakan keduanya, melainkan untuk membuka ruang dialog yang kritis dan
reflektif. Pendekatan ini sejalan dengan model Kontekstualisasi kritis, yang
menempatkan budaya lokal sebagai konteks pewartaan Injil, bukan sebagai sumber

teologi yang setara dengan Kitab Suci (Hiebert, 1987).

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 113



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Melalui dialog ini, persamaan fungsional seperti pemahaman tentang Tuhan
sebagai sumber kehidupan dapat dipahami sebagai jembatan komunikasi iman,
sementara perbedaan teologis tetap dijaga secara sadar. Dengan demikian, konsep
Tompo dapat dibaca sebagai ekspresi religius masyarakat Dayak Kerambay yang
mencerminkan pencarian manusia akan Yang Ilahi, yang kemudian diuji dan
ditafsirkan ulang dalam terang kesaksian Alkitab.

Hal ini tidak hanya mengedepankan ajaran Injil, tetapi juga menghargai dan
melestarikan identitas budaya yang kaya akan nilai-nilai luhur. Sebagaimana Paulus
menulis dalam 1 Korintus 9:22, "Bagi orang yang lemah, aku menjadi lemah, supaya
aku dapat memenangkan orang yang lemah. Aku telah menjadi segala-galanya bagi
semua orang, supaya aku sedapat mungkin menyelamatkan beberapa orang (David,
2021).

Berikut ini beberapa aspek yang dapat kita memahami dari persamaan dan
perbedaan antara konsep Allah di dalam alkitab pada masyarakat suku Dayak
Kerambay dalam bentuk tabel sebagai berikut:

Tabel 1. Perbandingan Konsep Allah dalam Alkitab dan Suku Dayak Kerambay

Aspek Persamaan Perbedaan

Konsep Tuhan Baik Tompo maupun Tuhan | Tompo lebih dipahami sebagai
(Tuhan/Yesus) dipandang | entitas transenden yang ada
sebagai pencipta dan | dalam alam dan dunia fisik,

sumber kehidupan bagi | sementara ~ Tuhan  dalam

umat manusia. Kristen lebih mengarah pada
konsep Tuhan yang
transenden, tetapi juga

personal dan imanen melalui

Yesus.

Peran Tuhan dalam | Keduanya dianggap sebagai | Tompo lebih sering dipahami
Alam penguasa dan pelindung | terkait dengan roh alam dan
alam semesta yang menjaga | fenomena fisik, sedangkan
keseimbangan alam. Tuhan Kristen lebih fokus pada
hubungan pribadi dengan

umat-Nya.

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 114



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Pendekatan Kedua tradisi mengajarkan | Dalam tradisi Dayak Kerambay,
terhadap Alam rasa hormat dan pemuliaan | alam dan ciptaan sangat
terhadap alam  sebagai | dihormati sebagai bagian dari
manifestasi kehadiran | penghidupan sehari-hari yang
Tuhan. berhubungan dengan roh,
sedangkan Kristen memberi
pengajaran pemeliharaan alam
sebagai bagian dari tanggung

jawab  manusia  terhadap

ciptaan Tuhan.

Kontruksi Teologis Kontekstual: Perjumpaan Tompo dan Allah Alkitabiah

Hasil perbandingan antara konsep Tompo dalam kepercayaan Dayak
Kerambay dan pemahaman Allah dalam iman Kristen menunjukkan bahwa
perbedaan utama keduanya terletak pada konteks budaya, sejarah religius, dan cara
pewahyuan ilahi dipahami. Allah dalam Alkitab dikenal melalui sejarah bangsa Israel
di kawasan Timur Tengah Kuno, khususnya melalui peristiwa pemilihan Israel
sebagai umat perjanjian dan pernyataan diri-Nya dalam sejarah keselamatan (Hasel,
1972). Tradisi ibadah Israel termasuk kemah suci dibentuk oleh pola hidup nomaden
dan pengalaman historis mereka bersama Allah yang menyatakan diri-Nya secara
personal dan historis (Childs, 1988).

Sebaliknya, konsep Tompo berkembang dalam konteks budaya Dayak
Kerambay yang bersifat agraris dan kosmik. Tompo dipahami sebagai realitas ilahi
yang hadir dan bekerja dalam keteraturan alam, ladang, hutan, sungai, dan ruang
hidup masyarakat. Oleh karena itu, praktik ritual yang berkaitan dengan Tompo
sering dilakukan di lokasi-lokasi alam yang dianggap sakral, seperti gunung, ladang,
pohon besar, atau sungai (Sellato, 2002, tt. 45-48). Hal ini menunjukkan bahwa cara
masyarakat Dayak Kerambay menghayati yang ilahi sangat dipengaruhi oleh relasi
langsung dengan alam sebagai ruang kehidupan sehari-hari.

Perbedaan konteks ini tidak serta-merta meniadakan kemungkinan dialog
teologis. Dalam kerangka teologi kontekstual, justru perbedaan tersebut menjadi titik
masuk untuk membangun jembatan pemahaman iman (Bevans, 1985). Allah

Alkitabiah yang transenden sekaligus imanen dapat diperkenalkan melalui cara

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 115



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

pandang yang akrab dengan pengalaman religius masyarakat Dayak Kerambay, tanpa
harus menyamakan Allah dengan Tompo. Dengan demikian, Tompo dipahami bukan
sebagai padanan teologis Allah Kristen, melainkan sebagai kategori religius lokal yang
mencerminkan kesadaran manusia akan keberadaan Yang Ilahi (Hiebert, 1987).
Untuk mengkontekstualisasikan pemahaman tentang Tuhan dalam cara pandang
Tompo, gereja perlu mempelajari cara orang Dayak Kerambai memandang Tompo
melalui sistem adat mereka, ritual yang mereka jalani, perayaan yang mereka
hormati, serta prinsip-prinsip yang mereka pegang. Selain itu, gereja harus
mendengarkan dengan seksama tantangan dan kebutuhan nyata mereka, dan bukan
hanya mengajarkan doktrin dari luar. Penyampaian tentang Yahweh harus
disesuaikan dengan cara berpikir mereka mengenai Tompo, sehingga ajaran tersebut
dapat menjadi solusi bagi masalah yang mereka hadapi.

Konstruksi kontekstual yang ditawarkan dalam penelitian ini menegaskan
bahwa gereja perlu melakukan Kontekstualisasi kritis, yaitu proses di mana Injil
disampaikan dengan menghargai kebudayaan lokal, namun tetap diuji oleh kesaksian
Kitab Suci (Hiebert, 1987, t. 109). Dalam konteks Dayak Kerambay, gereja dituntut
untuk terlebih dahulu memahami bagaimana Tompo dihayati melalui sistem adat,
ritual, narasi lokal, dan nilai moral masyarakat. Pendekatan ini menekankan sikap
mendengar dan belajar, bukan sekadar mentransfer doktrin dari luar (Kraft, 1979).

Dalam proses tersebut, gereja juga perlu mengakui bahwa aturan adat dan
praktik sosial masyarakat Dayak Kerambay memiliki fungsi menjaga keharmonisan
dan keteraturan hidup bersama. Oleh karena itu, nilai-nilai moral yang terkandung
dalam tradisi lokal termasuk dalam ritual Mipih Jerat perlu dibaca secara kritis dan
reflektif, bukan langsung ditolak atau dianggap bertentangan dengan iman Kristen
(November et al., 2023). Keterlibatan gereja dalam kehidupan sosial masyarakat,
seperti gotong royong dan kegiatan komunal, menjadi bagian penting dari kesaksian
iman yang kontekstual.

Namun demikian, Kontekstualisasi juga menuntut sikap kewaspadaan teologis.
Gereja perlu menghindari dua ekstrem, yaitu pemaksaan budaya Barat yang asing
bagi masyarakat Dayak Kerambay, serta penerimaan tanpa kritik terhadap unsur-
unsur kepercayaan lokal yang berpotensi menimbulkan dualisme atau sinkretisme,
seperti praktik pemujaan roh-roh selain Allah (Tridarmanto & de Jong, 2018). Oleh

karena itu, konstruksi kontekstual yang sehat harus menempatkan Kristus sebagai

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 116



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

pusat pewartaan Injil, sekaligus membiarkan budaya lokal menjadi sarana

komunikasi iman yang relevan dan transformatif (Esala, 2013).

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa konsep Tompo dalam kepercayaan
masyarakat Dayak Kerambay merupakan ekspresi religius lokal yang lahir dari
konteks budaya agraris-kosmik, di mana relasi antara manusia, alam, dan Yang Ilahi
dipahami secara menyeluruh dan simbolik. Tompo dipahami sebagai entitas tertinggi
dan sumber kehidupan yang hadir dalam keteraturan alam dan kehidupan sehari-
hari masyarakat. Namun, pemahaman ini tidak dapat disamakan secara langsung
dengan konsep Allah dalam iman Kristen sebagaimana dinyatakan dalam Alkitab.

Melalui pendekatan teologi kontekstual model dialogis-kritis, penelitian ini
menegaskan bahwa Tompo tidak diposisikan sebagai padanan teologis Allah
Alkitabiah, melainkan sebagai titik temu awal untuk membangun dialog iman. Dalam
dialog tersebut, kesaksian Alkitab tentang Allah sebagai Pencipta dan Pemelihara
alam semesta menjadi tolok ukur utama untuk menilai, mengoreksi, dan memaknai
ulang konsep religius lokal secara kritis. Dengan demikian, budaya tidak menjadi
sumber teologi yang setara dengan Kitab Suci, melainkan konteks tempat Injil
diwartakan dan dihidupi.

Hasil konstruksi teologis kontekstual dalam penelitian ini memperlihatkan
bahwa perjumpaan antara Tompo dan Allah Alkitabiah memungkinkan terjadinya
jembatan komunikasi iman, terutama pada aspek fungsional seperti pengakuan akan
Tuhan sebagai sumber kehidupan dan penguasa alam. Namun, perbedaan mendasar
tetap dipertahankan, khususnya terkait dengan personalitas Allah, relasi pencipta-
ciptaan, dan pewahyuan Allah yang final dalam diri Yesus Kristus. Penegasan ini
penting untuk menghindari praktik sinkretisme dan dualisme dalam kehidupan
bergereja.

Implikasi dari penelitian ini bagi gereja yang melayani masyarakat Dayak
Kerambay adalah perlunya sikap pastoral yang kontekstual, reflektif, dan
bertanggung jawab. Gereja dipanggil untuk terlebih dahulu memahami sistem adat,
ritual, dan nilai moral masyarakat setempat, termasuk cara mereka menghayati

Tompo, sebelum menyampaikan ajaran Alkitab. Dalam proses ini, gereja tidak

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 117



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

menolak budaya lokal, tetapi menempatkannya dalam terang Injil sebagai sarana
komunikasi iman yang transformatif.

Dengan demikian, Kontekstualisasi yang ditawarkan dalam penelitian ini
bukanlah upaya peleburan ajaran Kristen dengan kepercayaan lokal, melainkan
proses pemaknaan ulang budaya secara kritis dan bertahap agar mengarah pada
pengenalan akan Allah yang dinyatakan dalam Alkitab. Penelitian ini berkontribusi
pada pengembangan teologi kontekstual di Indonesia dengan menegaskan bahwa
Injil dapat diwartakan secara setia, relevan, dan berdampak tanpa meniadakan

identitas budaya masyarakat adat, khususnya suku Dayak Kerambay.

KEPUSTAKAAN

Agama, S. J., Budaya, S. D. A. N, Kematian, U., Tengah, K., Enjeliana, L., Olivia, M.,
Septiany, M., Teologi, P. S., [lmu, F., Keagamaan, S., Agama, 1., & Negeri, K. (2025).
Model Antropologis dalam Teologi Kontekstual: Menyikapi Sinkretisme dalam
Upacara Kematian (Tiwah) di Jemaat Kalimantan Tengah. 1(4), 482-491.

Andre Vinsensius David. (2021). Studi Komparasi Konsep Jubata dan YHWH dalam
Keluaran 3:14 Sebagai Upaya Kontekstualisasi Berita Injil Bagi Suku Dayak
Kanayatn. Jurnal teologi, Vol. 10.

Bevans, S. (1985). Models of contextual theology. Missiology, 13(2), 185-202.

Cambah, T. M., & Gosyen, A. (d.d.). Kontekstualisasi Basa Dayak Ngaju dalam Liturgi
Gereja Kalimantan Evangelis (GKE) di Jemaat Eben Ezer Banjarmasin. Jurnal
Teologi Pambelum, Volume 3.

Cathcart, R, & Nichols, M. (2009). Self theology, global theology, and missional
theology in the writings of Paul G. Hiebert. Trinity Journal, 30(2), 209.

Childs, B. S. (1988). O0ld Testament theology in a canonical context. Fortress Press.

Cristine, S., Meliyani, Y., & Surbakti, B. (2025). Huma Betang Sebagai Budaya
Tandingan: Relevansi Teologi Kontekstual Bagi Gereja Di Kalimantan Tengah.
2(10),1521-1527.

Dandirwalu, R. (2025). Orang-Orang Interseks Sebagai Imago Dei: Teologi Ritual Adat
(Kajian Teologi Kontekstual Terhadap Ritual Adat Pelantikan Upu Latu Dan Imlek
Di Gereja Protestan Maluku). Universitas Kristen Duta Wacana.

Esala, N. (2013). Implementing Skopostheorie in Bible Translation. The Bible
Translator, 64(3), 300-323.

Fuller, D. J. (2017). The Theme of Creation in Old Testament Theology from the
Twentieth Century Onwards: Assessing the State of Play. The Asbury Journal,
72(1), 5.

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 118



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures New York. NY: Basic Books.

Halawa, F., & Bambangan, M. (2024). Injil dan Tradisi Lokal: Kontekstualisasi Teologi
dalam Perkembangan Gereja di Asia Timur. Nubuat: Jurnal Pendidikan Agama
Kristen dan Katolik, 1(4), 137-148.

Hasel, G. F. (1972). Old Testament Theology. Eerdmans.

Hiebert, P. G. (1987). Critical contextualization. International bulletin of missionary
research, 11(3), 104-112.

Kraft, C. H. (1979). Christianity in culture: A study in dynamic biblical theologizing in
cross-cultural perspective. Orbis Books.

Moltmann, J. (1993). The Trinity and the kingdom: The doctrine of God. Fortress Press.

Moru, O. O. (2022). Kekristenan dan Tradisi Ru-ketu “Tinjauan Tipologi Helmut
Richard Niebuhr Terhadap Pandangan Pro-Kontra Praktek Tradisi Ru-ketu Di
kalangan Komunitas Kristen Sabu Barat Kabupaten Sabu Raijua”. Apostolos:
Journal of Theology and Christian Education, 2(2), 68-89.

November, N., Sima, S., & Susanto, S. (2023). Makarios : Jurnal Teologi Kontekstual.
1(2), 132-140.

Seli, S. (2021). Mantra Tolak Bala Komunitas Dayak Kalimantan Barat: Kajian
Semiotik Riffaterre. Jurnal Ilmu Komunikasi, 19(2), 172-187.

Sellato, B. (2002). Innermost Borneo: studies in Dayak cultures. NUS Press.

Tridarmanto, Y., & de Jong, K. (2018). Perjumpaan Interaktif Antara Teologi dan
Budaya: Kajian tentang Pemahaman dan Persepsi Mengenai Teologi Interkultural
di Aras Akademis dan Gerejawi. Taman Pustaka Kristen.

Temenggung Suku Dayak Kerambay, Mengenai Tradisi Mipih Jerat Di Suku Dayak
Kerambay, 3 Februari 2025.

Zega, Y. K, Widjaja, F. 1., & Tanhidy, ]J. (2022). Contextual Mission Construction
according to the Jubata Concept in the Kanayatn Dayak Tribe in Introducing the
Triune God. 3(2), 110-121. https://doi.org/10.47043/ijipth.v3i2.34

C. J. Auhusto dan D. E. Setiawan, Tompo Sebagai Pencipta Alam: Memperjumpakan... 119



