
This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license         137 

 
“Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia:” Suatu Konsep 

Hebel dalam Kitab Pengkhotbah 1:2-11 
 

1Edward Sahat Bintang Silalahi, 2Farel Yosua Sualang 
1, 2Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta 

*silalahiedward8@gmail.com 
 

Recevied: 28 Agustus 2025        Accepted: 24 Januari 2026       Published: 25 Januari 2026 

 
Abstrak 

Artikel ini menganalisis Pengkhotbah 1:2–11 melalui pendekatan analisis tematis untuk 
menyingkap fungsi teologis frasa hebel sebagai kerangka konseptual kitab. Kajian 
sebelumnya umumnya menyoroti tema makna hidup secara luas atau keseluruhan kitab, 
sehingga bagian prolog ini jarang ditelaah secara eksegesis-tematis. Selain itu, penelitian 
terdahulu lebih banyak menekankan analisis leksikal Hebel tanpa mengaitkannya dengan 
struktur tematis ayat 2–11, sehingga hubungan antarunit ayat serta kontribusinya terhadap 
kredo teologis kitab belum tergali secara utuh. Studi ini membagi perikop ke dalam lima unit 
yaitu Hebel sebagai kredo (ayat 2), keterbatasan usaha manusia (ayat 3), siklus kosmos dan 
kefanaan (ayat 4–7), kejemuan eksistensial (ayat 8–10), dan pelupaan sejarah (ayat 11). Hasil 
temuan analisis menunjukkan bahwa argumen progresif yang menegaskan keterbatasan 
manusia, sekaligus mengkritik optimisme kosong dalam kehidupan. Penelitian ini 
berkontribusi pada studi teologi hikmat dengan menegaskan bahwa perikop ini membangun 
fondasi teologis kitab yang bersifat konfrontatif sekaligus memanggil pembaca kepada 
orientasi hidup yang berpusat pada Allah. 
 
Kata-kata Kunci: Allah, Hebel, kefanaan manusia, Pengkhotbah 1: 2-11, Qohelet 
 

Abstract 
This article employs a thematic analysis of Ecclesiastes 1:2–11 to elucidate the theological 
function of the phrase hebel as the conceptual framework of the book. A review of the extant 
literature reveals a general tendency among previous studies to emphasize the theme of the 
meaning of life in a broad sense or the book as a whole. Consequently, the prologue section has 
rarely been examined through thematic exegesis. Furthermore, previous studies have 
emphasized lexical analysis of hebel without relating it to the thematic structure of verses 2–11, 
so that the relationship between the verses and their contribution to the book's theological 
creed has not been fully explored. The passage is divided into five units by the study: hebel as a 
creed (verse 2), the limitations of human endeavor (verse 3), the cycle of the cosmos and 
transience (verses 4–7), existential weariness (verses 8–10), and historical oblivion (verse 11). 
The findings of the analysis demonstrate a progressive argument that affirms human limitations 
while criticizing empty optimism in life. This study makes a significant contribution to the field 
of wisdom theology by affirming that the passage under scrutiny serves to fortify the book's 
confrontational theological foundation. Moreover, it calls upon readers to adopt a God-centered 
orientation in life. 
 
Keywords: Ecclesiastes 1:2-11, God, hebel, human transcience, Qohelet 
 

 Jurnal Kala Nea 
ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online) 

 Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 137-152 
 http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index 

DOI: https://doi.org/10.61295/kalanea.v6i2.202 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 138 

PENDAHULUAN 

 Kitab Pengkhotbah merupakan kitab yang di dalamnya sarat dengan model 

eksistensial kehidupan, serta mengeksplorasi bentuk skeptis atau keraguan akan 

kehidupan yang fana serta penuh perenungan di dalamnya (Tobing, 2024, p. 123). 

Kitab ini membahas ketidakkekalan kehidupan. Jika segala sesuatu disebut sebagai 

absurd, kitab ini memadukan harapan dengan pengamatan dalam hidup, dan 

mencatat ketidaksesuaian di antara keduanya (Huovila & Lioy, 2019, p. 36). Tema 

utama dalam kitab yang termasuk genre hikmat ini yaitu Kesia-siaan yang sering 

digaungkan. Kata kesia-siaan di sini dalam bahasa Ibrani adalah Hebel dapat diartikan 

secara literal yaitu “uap” atau “nafas” kedua maksud ini bisa dikatakan sebagai 

bentuk materi yang bersifat sementara ini bukanlah bentuk kata yang sekedar lewat 

begitu saja, tetapi istilah ini menggambarkan kefanaan, ketidak-pastian dalam 

lingkup eksistensial kehidupan. Emanuel Gerrit Singgih dalam bukunya mengatakan 

bahwa Qohelet hadir sebagai bentuk kitab yang menyajikan gaya perenungan 

manusia yang berpikir dari bawah “matahari” yang menyadari realitas kehidupan 

secara realistis tanpa adanya konsep keilahian (Singgih, 2021, p. 23). Lalu Gebriel 

juga menganggap bahwa pemaknaan Hebel bukan hanya sekadar kesia-siaan secara 

literal, tetapi merupakan sebuah bentuk kesepian pemaknaan akan kehidupan fana 

ketika kehilangan keterkaitan konsep dengan Allah (Tobing, 2024), sementara itu 

Yohanes Krismantyo menemukan bahwa konsep Hebel bukan hanya sekedar 

pemaknaan dalam ruang kefanaan, melainkan sebagai bentuk sarana pengajakan 

untuk membawa manusia kembali sebagai makhluk yang bergantung dan memaknai 

Allah (Susanta, 2017, p. 75). Bisa diperhatikan bahwa konsep Hebel adalah sebagai 

bentuk kritik dalam ruang perenungan kehidupan yang terkesan aneh, sia-sia, tidak 

berguna tetapi dalam keheningan perenungan itu membuka pemaknaan lebih lanjut 

mengenai sebuah eksistensi Allah. Dengan demikian, urgensi mengenai penelitian ini 

terletak pada rekonstruksi pemahaman konsep Hebel dalam kitab pengkhotbah yang 

berfungsi pada prolog Pengkhotbah 1:2-11untuk menyadarkan keterbatan manusia 

dan kembali berelasi kepada Allah di tengah-tengah keberadaan yang tidak menentu. 

 Studi-studi yang membahas kitab Pengkhotbah dan juga membahas mengenai 

konsep kesia-siaan memang sudah ada yang membahas mengenai konsep Hebel ini 

tetapi ada beberapa sumber yang hanya membahas konsep Hebel, penelitian 

dilakukan di pasal yang lain seperti pasal 4:7 yang dilakukan oleh Andris dan Farel 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 139 

(Kiamani & Sualang, 2023). Penelitian yang lain juga dilakukan oleh Yohanes dengan 

mengulik konsep kesia-siaan dalam pasal 12:12 di mana yang menjadi fokus 

pembahasan terdapat dalam frasa “banyak belajar melelahkan badan”(Susanta, 

2017). Keunikan penelitian Andris dan Kiamani meletakan dasar pada konsep Hebel 

terhadap makna frase “di bawah matahari, sedangkan Susanta lebih berorientasi 

pada frase “banyak belajar melelahkan badan”. Lalu pembahasan mengenai nada 

kesia-siaan kitab pengkhotbah ini juga sudah diteliti oleh Junette dan Farel, namun 

sekali lagi yang menjadi pembahasannya adalah pada pasal 1:12-18 dan penelitian 

tersebut mengkolaborasikan keselarasan nats tersebut dengan hikmat amsal 

(Manusiwa & Sualang, 2024). Manusiwa dan Sualang melihat bahwa negasi dan 

harmoni antara konsep Hebel dan Hokmah antara kitab Pengkhotbah dan Kitab 

Amsal.  

 Menyeberang lebih jauh mengarungi artikel-artikel internasional terdapat 

pembahasan mengenai pemaknaan kata Hebel. Sebagai contohnya,  Huovila dan Lioy 

yang memaparkan makna dari Hebel dengan berbagai arti yang sudah dipaparkan di 

dalamnya, akan tetapi pembahasan hebel didalamnya tidak memiliki fokus pada satu 

nats (Huovila & Lioy, 2019). Mengingat pengartian Hebel di sini bukan hanya satu 

bentuk pengartian mutlak maka jurnal ini juga memiliki gap di dalamnya serta belum 

menyentuh pembahasan yang menajam pada bagian prolog kitab ini. Adapun artikel 

yang membahas model Hebel disusun oleh Joel, namun sekali lagi belum menggigit 

bagian prolog kitab ini dikarenakan pembahasan yang digali bertujuan memperbarui 

cara pandang Hebel dalam kacamata politik dan ekonomi (Biwul, 2017, p. 1). 

Kesamaan antara Houvilla, Joy dan Joel menganalisis konsep Hebel dalam prolog 

Amsal yang menunjukkan interpretasi yang berintegrasi, namun belum menunjukkan 

adanya pemaknaan konsep Hebel dalam bentuk optimisme kosong yang secara 

tematis mengarahkan tema besar terhadap keseluruhan Kitab Pengkhotbah. Dengan 

memperhatikan penelitian-penelitian sebelumnya maka ada kekosongan penelitian 

pada konsep Hebel di sini, belum ada penelitian yang secara fokus membuka 

penelitian mengenai konsep Hebel yang terdapat pada prolog kitab ini. Oleh sebab itu, 

masalah utama dalam penelitian ini adalah kesenjangan interpretasi konsep Hebel 

yang belum terekspos pada bagian prolog Pengkhotbah 1:2-11. 

 Jika memperhatikan penelitian sebelumnya maka konsep hebel yang diteliti 

hanya bersifat umum pada keseluruhan kitab dan mengacu pada nats-nats selain 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 140 

prolog kitab ini seperti pasal 4:7, 12:12 dan 1:12-18 serta penelitian hebel dari lensa 

politik dan ekonomi. Maka penelitian ini bertujuan menemukan serta menganalisis 

konsep Hebel yang belum diteliti pada kajian-kajian sebelumnya yaitu pada Kitab 

Pengkhotbah 1:2-11 sebagai bentuk optimisme kosong terhadap kehidupan serta 

menunjukkan bahwa frasa dalam prolog kitab ini bukan hanya frasa biasa melainkan 

mengandung pemaknaan teologis mengenai Hebel dalam kitab ini.  

 Fokus penelitian ini adalah menyingkap bagaimana struktur tematis ayat-ayat 

ini berfungsi sebagai kredo yang mengarahkan pemahaman terhadap keseluruhan 

kitab Pengkhotbah. Penelitian ini menambahkan kajian baru mengenai teologi 

Hikmat dengan menawarkan fungsi prolog kitab ini sebagai satu konsep yang baru 

serta dapat menjadi referensi bagi pembaca agar dapat memahami bentuk realitas 

kehidupan yang lebih jujur serta terfokus kepada Allah. 

 
METODE PENELITIAN  

 Kepenulisan dalam artikel ini menggunakan pendekatan analisis eksegesis 

tematis yang berfokus pada lingkup Pengkhotbah 1: 2-11. Metode ini dilakukan 

melalui observasi struktur literer dalam lingkup tematik dari prolog dalam kitab ini. 

Analisis ini dilakukan dengan pendekatan yang dikemukakan oleh Grant R. Osborne 

yang mengutamakan gaya interaksi dinamis di dalam teks-teks yang diteliti antara 

teks, konteks dan pembaca dalam proses yang membawa pembaca dari induktif ke 

deduktif atau dengan kata lain, dari model terpisah menjadi model kesatuan(Osborne, 

2012, p. 26). Prosedur di dalamnya mencakup, Pertama, identifikasi teks dan batas 

perikop, kedua, Analisis linguistik, ketiga, penentuan tema utama berdasarkan 

pengulangan, kesejajaran atau kontras ide, keempat, Penafsiran Teologis tema 

tesebut dalam konteks kitab, kelimat, penerapan temuan tematis bagi pembaca 

sekarang. 

 Untuk mengerjakan model tematik ini, maka metode pustaka untuk mengulik 

sumber-sumber yang digunakan terdiri dari literatur primer berupa teks Alkitab 

serta literatur sekunder seperti commentary Alkitab, artikel jurnal teologis, dan karya 

akademik dari sarjana lokal maupun internasional. Ini memungkinkan untuk 

penyusunan sintesis tafsir berdasarkan kajian ilmiah yang luas dan intertekstual. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Interpretasi Pengkhotbah 1:2-11 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 141 

 Sebelum terjun ke dalam pengelompokan ayat-ayat penelitian terkait,  

argumentasi fondasi mengapa bisa nats Pengkhotbah 1:2-11 bisa dibagi secara 

terpisah. secara literer dapat ditemukan adanya perbedaan nada penyampaian, 

bentuk ide nats dan juga fokus pembahasan dari ayat-ayat tertentu. Pembagian 

secara tematik ini didasarkan oleh argumen oleh Mokoena dalam Thesisnya bahwa 

pengungkapan Qohelet bersifat tematik dan bukan suatu makna tunggal, Hebel 

terbuka untuk berbagai konsep tematik dalam ayat terkait (Mokoena, 2019, p. 130). 

Tak hanya itu saja, secara singkat, pengelompokan ayat terkait sebagai berikut. ayat 2 

hadir dalam bentuk deklarasi teologis sebagai dasar hebel yang membayangi seluruh 

kitab, sedangkan ayat 3 beralih menjadi ayat yang berbentuk pertanyaan programatik 

oleh Pengkhotbah. Ayat 4–7 berinduk pada ide utama mengenai penggambaran 

kosmos serta manusia. Pengelompokan ayat di atas didasarkan pada komentar 

Richard di dalam karyanya (Belcher Jr., 2014). Sementara ayat 8–10 mengkritik 

keterbatasan indera manusia serta ilusi kebaruan dalam sejarah. Ayat 11 adalah 

gerbang penutup ide seluruh rangkaian prolog ini dengan penegasan akan 

keterlupaan manusia di tengah jalannya waktu. 

 Pengklasifikasian ayat di sini berdasarkan jenis argumen tiap ayat yang 

berbeda, beberapa diantaranya bernada pertanyaan, pernyataan, pendeskripsian 

suatu objek, reflektifitas dan lain sebagainya. Keragaman bentuk nats ini bagai 

sebuah puzzle yang apabila disusun akan menghasilkan kesatuan bentuk argumen-

argumen yang saling menguatkan(Osborne, 2012). Di mana ini nantinya akan 

menjadi ide penting dalam penelitian ini. 

Tabel 1. Pengelompokkan konsep Hebel Pengkhotbah 1:2-11 

Ayat 2 Frasa yang mengguncang pikiran 

Ayat 3 Bentuk mempertanyakan ulang 

praktik dalam realitas 

Ayat 4-7 Bentuk siklus kosmos serta 

simbolis manusia 

Ayat 8-10 Pemahaman mengenai realita 

panjang kehidupan 

Ayat 11 Pengingat kehidupan manusia 

yang sementara 

 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 142 

 Pembagian ini sekaligus memungkinkan untuk menelusuri perkembangan 

makna hebel yang menjadi benang merah dalam keseluruhan prolog. Meski kata ini 

muncul sebagai tema utama, penekanannya berbeda di setiap bagian. Dengan 

pembagian yang sudah dipaparkan dalam paragraf-paragraf sebelumnya, 

pemahaman pembaca diarahkan untuk melihat bagaimana nats pengkhotbah di sini 

merupakan kesatuan rangkaian argumen secara progresif. 

 
Frase yang Mengguncang Pikiran (Ay.2) 

 Ayat ke dua ini adalah sebagai sebuah bentuk seruan awal yang membentuk isi 

dari keseluruhan kitab “Kesia-siaan belaka, kata Pengkhotbah, Kesia-siaan belaka, 

segala sesuatu adalah sia-sia” (Alkitab: Terjemahan Baru, 1974) dalam teks Ibrani 

kata kesia-siaan yang berakar dari sia-sia adalah Hebel Seperti yang sudah dibahas 

sebelum-sebelumnya, Hebel di sini adalah inti kata utama dari ayat ke dua. 

Berdasarkan bahasa ibrani sebagai bahasa asli, frasa “ל ,הֲבָלִים הֲבֵל  hebel) ”הָבֶל הַכֹּ

habālîm, hakkol hebel) dalam Pengkhotbah 1:2 menempatkan kata הֶבֶל yang berarti 

“uap” atau “Hembusan nafas” sebagai sesuatu yang fana atau sementara. Menurut 

Longman penggunaan kata Hebel memang sering ditemui dengan menerjemahkannya 

sebagai bentuk “kesia-siaan” namun akar maknanya tertarik pada sesuatu konsep 

yang bersifat temporal atau sementara, tak memiliki wujud serta tidak bisa 

ditangkap, dalam hal ini objek yang memiliki konsep seperti itu adalah asap, uap atau 

nafas (Longman III, 1997, p. 62). Dalam berbagai kajian teologis, maka makna ini 

dikonsepkan sebagai sesuatu yang menyimbolkan suatu kefanaan dan ketidakpastian 

realita.  

 Tremper Longman juga menjelaskan bahwa Hebel adalah suatu bentuk 

metafora mengenai kehidupan yang tidak dapat dikendalikan, dipahami secara 

keseluruhan dan itu adalah tanda dari realitas kehidupan manusia yang terbatas 

(Longman III, 1997). Dalam kitab ini atau bisa disebut Qohelet, Qohelet tidak 

mengargumentasikan bahwa frasa dalam ayat ke dua ini sebagai ekspresi 

kepasrahaan terhadap keputusasaan. Michael V. Fox melihat Hebel sebagai bentuk 

perkataan yang mencoba merobohkan tiang-tiang pemikiran yang membuat hidup 

menjadi nyaman tanpa pemaknaan yang mendasar serta menyebut kitab ini dengan 

“Anti-wisdom literature” karena mencoba merobohkan pemikiran normal sesuai 

konteks zaman itu (Fox, 1989, p. 58). Emanuel G. Singgih juga mengatakan bahwa 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 143 

Hebel adalah sebagai bentuk kritik kepada metode pemikiran dunia, frasa tersebut 

diangkat sebagai bentuk penyorotan terhadap ketidakmampuan usaha manusia 

dalam menjalani kehidupan di luar intervensi Allah (Singgih, 2021). Kemudian 

Yohanes K. Susanta juga ikut memberi sumbangsih pemikiran mengenai Qohelet yaitu 

frasa ini, sebagai bentuk frasa reflektif dalam kehidupan manusia dalam menjalani 

kehidupannya seperti biasa untuk kembali mengingat Tuhan (Susanta, 2017). Dalam 

hal ini pemahaman mengenai ayat kedua tentang konsep Hebel mungkin terlihat 

seperti bentuk pesimisme kehidupan akan tetapi ternyata pendeklarasian ini adalah 

bentuk pernyataan yang mencoba merobohkan pemikiran manusia di kala itu untuk 

kembali melihat kehidupan dengan mengandalkan konsep Ilahi, karena jika tanpa 

Allah, maka seluruh kehidupan itu adalah sia-sia. 

 
Bentuk Mempertanyakan Ulang Praktik Dalam Realitas (Ay. 3) 

 Setelah ayat kedua yang memiliki frasa dengan maksud menggoncangkan 

model pemikiran manusia, maka di ayat ketiga ini adalah ayat yang bersifat 

pertanyaan yaitu “Apakah gunanya manusia berusaha dengan jerih payah di bawah 

matahari?”(Alkitab: Terjemahan Baru, 1974) melihat hal ini terdapat bentuk transisi 

yang begitu menusuk dari sebuah ucapan frasa menjadi bentuk pertanyaan 

eksistensial. Frase  ל יַּעֲמ ֹ֖ ֶֽׁ כָל־עֲמָל֔וֹ ש   dapat diterjemahkan sebagai (ămālōw šeya‘ămōl‘) בְּ

“jerih payah yang ia kerjakan” (Holladay, 2000, p. 276). Dalam konteks struktur kitab, 

ayat ini membuka bagian pemikiran yang mempertanyakan hasil atau kegunaan dari 

seluruh hal yang dilakukan manusia di bawah matahari atau di dunia (Belcher Jr., 

2014). Pengkhotbah atau Qohelet di sini memaparkan pertanyaan sebagai bentuk 

tantangan atau ajakan dalam peninjauan ulang bentuk motif, hasil, manfaat 

melakukan hal yang seolah terlihat ada gunanya, tetapi ketika diberi pertanyaan ini, 

maka praktik tersebut coba diragukan. 

 Frasa Ibrani “לאדם יתרון מה” (mah yitron la’adam) membawa makna yang 

signifikan. Kata yitron tidak hanya bermakna kelebihan, tetapi juga dapat dimengerti 

sebagai "laba bersih" atau "hasil akhir yang bertahan." Dalam literatur hikmat seperti 

Amsal, terdapat harapan bahwa kerja keras akan dibalas dengan keberhasilan dan 

kelimpahan. Namun, dalam Pengkhotbah, Qohelet membalikkan narasi ini dengan 

menyoroti bahwa segala jerih lelah manusia, meskipun tampak menghasilkan, tetap 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 144 

tidak memberi keuntungan yang kekal. Jerih payah manusia itu terjadi “di bawah 

matahari.” 

 Kimmo Huovila dan Dan Lioy menunjukkan bahwa pertanyaan Qohelet dalam 

ayat ini mencerminkan kejujuran teologis dan kegelisahan eksistensial (Huovila & 

Lioy, 2019). Mereka melihat bahwa hebel bukanlah negasi terhadap makna hidup, 

tetapi kritik terhadap optimisme palsu yang mengasumsikan bahwa kerja manusia 

dapat menjamin makna secara otomatis. Qohelet sedang membongkar daya berpikir 

yang terlalu percaya diri bahwa segala sesuatu dapat diprediksi dan dikalkulasi 

secara pasti. Hal ini menekankan bahwa Qohelet tidak menyarankan hidup yang 

malas, tetapi hidup yang sadar akan keterbatasan ruang, waktu, dan hasil kerja 

manusia jika dilepaskan dari orientasi kepada Allah. Fox mengestafetkan argumen ini 

dengan mempertanyakan ulang suatu sistem moral dunia yang terlalu praktis yaitu 

bahwa kerja keras akan selalu berbuah baik dan apakah hasil yang didapatkan itu 

bisa memenuhi pemaknaan kehidupan seseorang di luar kebutuhan jasmaninya (Fox, 

1999, p. 42). Qohelet hadir sebagai konsep yang mempertanyakan ulang model 

realitas yang sudah dijalani orang dengan terbiasa, bentuk pertanyaan di ayat ketiga 

tersebut mencoba memandang Orang yang rajin belum tentu makmur, orang jahat 

bisa saja makmur, dan orang benar menderita. Inilah tantangan terhadap pola pikir 

normal yang menjadi dasar bagi hikmat pengkhotbah atau Qohelet. 

 Suatu bentuk pemikiran yang dapat diikat mengenai pengertian ayat ini adalah 

bukan suatu pertanyan pesimis, bukan suatu bernyataan yang mengarahkan pada 

kemalasan yang pada akhirnya tidak boleh melakukan pekerjaan, akan tetapi ini 

adalah pola pertanyaan yang menghadirkan model perenungan bagi kehidupan 

manusia yang memang harus memahami makna kegiatan, aktivitas atau pekerjaan 

mereka. 

 
Bentuk Siklus Kosmos Serta Simbolis Manusia (Ay. 4-7) 

 Masuk kedalam ayat keempat hingga ketujuh. Pada bagian ini di mana 

penggambaran Qohelet mengenai siklus alam, banyak yang menganggap bagian ini 

adalah sebagai bentuk puisi, tetapi menurut Belcher dan Sualang bahwa ini bukanlah 

bentuk puisi karena kurangnya kehadiran yang menonjol dari ciri-ciri yang 

mendefinisikan puisi Ibrani, seperti paralelisme, ketepatan, dan permainan kata 

(sebagaiman ciri khas dalam genre hikmat) (Belcher Jr., 2014) (Sualang, 2019). Akan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 145 

tetapi ada juga yang berpendapat bahwa di ayat keempat hingga tujuh adalah suatu 

bentuk penggambaran mengenai realitas kosmos, Belcher menyebut ini sebagai 

bentuk pujian keindahan alam, Lohfink juga melihat puisi tersebut sebagai ungkapan 

pujian kepada kosmos yang indah dan kekal (Belcher Jr., 2014). Di mana dari bagian 

ini bentuk pemikiran di sini condong kepada bentuk pendapat yang mengatakan ini 

adalah bentuk penggambaran mengenai kosmos itu sendiri, di mana inti dari bentuk 

perkataan ini menunjukkan realitas yang bersifat temporal di atas bumi. 

 Qohelet memaparkan kepada pembaca suatu bentuk wilayah refleksi mengenai 

konsep alam, di mana pada ayat-ayat sebelumnya diberikan deklarasi mengenai suatu 

kesia-siaan dan pertanyaan reflektif mengenai bentuk manfaat dari apa yang manusia 

lakukan, sekarang Qohelet memperluas cakrawala pembacaan dengan mengamati 

ritme dunia alami bumi, matahari, angin, dan air. Bagian ini bukan hanya sekadar 

observasi alam, tetapi membentuk argumen teologis untuk memperlihatkan bahwa 

meskipun alam tampak bergerak dan aktif, semuanya berputar dalam siklus yang 

tidak membawa perubahan substansial. Keturunan yang satu pergi dan keturunan 

yang lain datang, tetapi bumi tetap ada (ay. 4); matahari terbit, matahari terbenam 

lalu terburu-buru menuju tempat ia terbit kembali (ay. 5); angin bertiup ke selatan, 

lalu berputar ke utara, terus menerus ia berputar, dan dalam putarannya angin itu 

kembali (ay. 6); semua sungai mengalir ke laut, tetapi laut tidak juga menjadi penuh; 

ke mana sungai mengalir, ke situ sungai mengalir selalu (ay. 7) (Alkitab: Terjemahan 

Baru, 1974). Seluruh unit ini membangun gambaran dunia yang bergerak dalam pola 

berulang, tanpa arah tujuan yang jelas. Secara literer, unit ini memiliki struktur 

paralel yang kuat. Empat unsur alam dijadikan objek refleksi: bumi (ay. 4), matahari 

(ay. 5), angin (ay. 6), dan air (ay. 7). Setiap unsur ini menggambarkan pergerakan 

atau siklus yang tampaknya dinamis namun tetap tertutup dan stagnan. Qohelet tidak 

memandang alam sebagai tanda keteraturan ilahi seperti dalam Mazmur atau Amsal, 

tetapi sebagai bentuk dari keterbatasan dan kebuntuan realita. Dalam Amsal, alam 

menyatakan kemuliaan Allah dan mengajarkan hikmat (Ams. 6:6–8), tetapi dalam 

Pengkhotbah, alam justru memperlihatkan keterulangan siklus yang menjemukan 

dan kehampaan yang monoton.  

 Kimmo Huovila dan Dan Lioy menyebut bahwa unit ini menunjukkan bahwa 

hebel bukan hanya berlaku bagi manusia, tetapi merupakan pola dalam realitas 

duniawi secara keseluruhan (Huovila & Lioy, 2019). Pergerakan dalam konsep alam 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 146 

tidak pernah berangkat menuju transformasi atau tujuan akhir, tetapi sekadar 

berputar dalam pengulangan tak terputus. Bagi Qohelet, hal ini menunjukkan bahwa 

tidak hanya manusia yang berada dalam siklus keterbatasan, tetapi kosmos itu 

sendiri pun bersifat terbatas dan tidak memberi kejelasan arah pergerakan 

eksistensinya. Richard P. Belcher, menegaskan bahwa Qohelet sedang 

menggambarkan bahwa struktur dunia yang tetap dan siklus di dalamnya 

menunjukkan keterbatasan dunia ini untuk memberikan jawaban terhadap 

pertanyaan eksistensial terdalam manusia (Belcher Jr., 2014). Bradley Gossett 

memberi pemahaman mengenai konsep penggambaran Hebel di dalam konteks ini 

sangat erat kaitannya dengan keterbatasan atau ketidakmampuan dalam mencapai 

bentuk kesempurnaan kehidupan(Gossett, 2020, p. 1). Model alam yang digambarkan 

sebagai konsep yang terus menerus berputar tanpa memiliki akhir adalah 

penggambaran oleh Qohelet mengenai bentuk kehidupan manusia yang memiliki 

banyak hal yang harus dilakukan namun pada esensinya, manusia adalah objek yang 

kosong yang di mana pengisian esensi pada kehidupan manusia hanya bisa dilakukan 

melalui aspek spiritual kepada Allah (Huovila & Lioy, 2019). Bahkan realitas kosmos 

yang nampak indah dan teratur, bagi Qohelet, justru menyatakan kefanaan, bukan 

suatu bentuk kemuliaan. 

 Dalam pengertian mengenai ayat empat hingga tujuh, maka di sini dapat 

ditetapkan suatu bentuk konsep Hebel sebagai sebuah bentuk kritik terhadap konsep 

yang diyakini oleh orang-orang bahwa alam akan selalu berjalan serta berkembang, 

namun kendati demikian perjalanan alam di sini bukan mengarah pada sebuah 

puncak kesempurnaan atau kekekalan tetapi terkurung di dalam siklus yang 

menetap. Hal ini juga merupakan bentuk simbolis bagi kehidupan manusia di mana 

sama halnya dengan benda alam yang digambarkan, manusia juga terus akan hidup 

yang akan bergerak, berkerja melakukan hal-hal yang lain tetapi tidak akan pernah 

menemukan suatu bentuk klimaks kehidupan. 

 
Pemahaman Mengenai Realita Panjang Kehidupan (Ay.8-10) 

 Qohelet melanjutkan perenungan akan realita, namun dalam bentuk yang 

berbeda pada ayat kedelapan dan kesepuluh. Frasa pada ayat 8 “segala sesuatu 

menjemukan, sehingga tak terkatakan oleh manusia; mata tidak kenyang melihat, 

telinga tidak puas mendengar.” Qohelet mencoba mengangkat aspek kebosanan psikis 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 147 

dalam realita kehidupan. Nada perenungan Qohelet mengalami transisi dari 

perenungan kosmos menjadi sebuah bentuk perenungan dalam internal kesadaran 

manusia (Belcher Jr., 2014). Perenungan mengenai aspek eksistensial manusia di sini 

bukan sebagai bentuk kelelahan dalam konsep fisik secara literal dalam ayatnya 

tetapi dalam hal ini Qohelet mencoba menyampaikan bahwa dunia terlalu berat untuk 

dipahami dan dijelaskan melalui indera manusia, hal ini dikemukakan oleh Tremper 

Longman (Longman III, 1997). Secara leksikal, Pengkhotbah 1:8 menegaskan 

keterbatasan manusia dalam menghadapi realitas hidup melalui kosakata Ibrani yang 

sarat makna. Frasa pembuka בָרִים גֵעִים כָל־הַדְּ  berarti “segala (kol-haddĕvārîm yĕgē‘îm) יְּ

hal melelahkan,” dengan kata yĕgē‘îm yang menunjuk pada keletihan fisik sekaligus 

kejemuan mental. Qohelet menegaskan bahwa “manusia tidak sanggup 

mengucapkannya” 

 Ada tiga  klausa paralel yang dibahas pada ayat delapan yaitu yang berkaitan 

dengan berbicara, melihat dan mendengar (Belcher Jr., 2014). Whybray mengungkap 

bahwa ketiga aktivitas indera tersebut berfungsi utama dalam mengungkapkan efek 

menyeluruh di dalam tangkapan akan realitas(Belcher Jr., 2014). Craig Bartholomew 

juga memaparkan bahwa gambaran ini adalah ekspresi dari kritik terhadap model 

pencarian pengetahuan dan model eksplorasi oleh manusia yang tdak berdasarkan 

pada kesadaran atau takut akan Tuhan (Bartholomew, 2009, p. 95). Kritik ini bisa 

digambarkan sebagai model tak terpenuhinya kebutuhan jiwa yang kosong meskipun 

memiliki objek dalam menangkap pengetahuan yang mumpuni. 

  Kemudian dalam ayat ke 9 dan 10 mencoba meluaskan model kritik yang 

merambat ke dalam bentuk realita yang mencakup bagian sejarah manusia, dalam hal 

ini ayatnya berbunyi “apa yang pernah ada akan ada lagi, dan apa yang pernah dibuat 

akan dibuat lagi; tak ada sesuatu yang baru dibawah matahari.” Di sini aspek 

mengenai Qohelet meluas pada aspek sejarah, yaitu bentuk ungkapan bahwa tidak 

ada yang baru dalam lingkup sejarah, meskipun terlihat banyak hal-hal baru yang 

bisa dicapai manusia akan tetapi sudah ditetapkan oleh Qohelet bahwa tidak ada hal 

yang baru dibawah matahari. Michael V. Fox menegaskan bahwa bagi Qohelet, ide 

atau konsep yang terlihat baru adalah sebuah bentuk ilusi karena semuanya memang 

sudah ada dan akan kembali ada yang akan menjadi pola berulang, yang 

membosankan dan tidak akan membawa bentuk kebaharuan yang sejati (Fox, 1999). 

Kemudian disusul oleh David Hubbard dimana dia menyebut pada bagian ini adalah 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 148 

bentuk frasa kejemuan historis, dimana Qohelet sendiri tidak menolak fakta 

perubahan, tetapi meragukan makna kebaharuannya (Hubbard, 1991, p. 35). 

Perubahan dalam realita memang terjadi, tetapi perlu ditancapkan pemikiran bahwa 

hal itu semua tidak mengantar manusia menjadi lebih dekat kepada tujuan hidup atau 

puncak kebahagiaan spiritual jiwa. Semua yang terjadi dalam realita kehidupan dari 

dulu hingga sekarang perlu dipertanyakan apakah bermakna atau tidak karena pada 

dasarnya ini adalah hal yang sia-sia. Dalam konteks teologi yang membahas mengenai 

hikmat, ayat atau frasa ini juga berfungsi sebagai model kritik yang terhadap 

kebijaksanaan manusia. Menurut John Jarick, Qohelet sedang meragukan nilai dari 

semua usaha intelektual, penemuan serta pencapaian manusia dari zaman ke zaman 

yang pada dasarnya gagal menggapai puncak kepuasan diri (Jarick, 2003, p. 47). 

Bahkan warisan budaya pun ikut dikritik oleh Qohelet sebagai pretensi hikmat, 

karena semua itu hanya terlihat baru, padahal tidak lebih dari pengulangan dari masa 

lalu.   

 Kemudian ayat 10 juga menegaskan dalam frasenya yaitu “adakah sesuatu 

yang dapat dikatakan: “lihatlah, ini baru”? tetapi itu sudah ada dulu, lama sebelum 

kita ada.” Ini dapat dilihat memperkuat argumen Qohelet pada ayat 9 di mana ini 

adalah ungkapan dalam pengulangan masa lalu, Qohelet memberikan suatu kritikan 

mengenai pretensi hikmat dan mencoba membuat suatu hal yang memiliki identitas 

original, ini adalah penekanan Qohelet bahwa hal-hal yang dianggap sebagai 

terobosan hanyalah pengulangan dalam bentuk baru, dan siklus ini akan selalu 

berjalan terus. Richard P. Belcher menyebut ini adalah sebagai bentuk argumentasi 

kritik terhadap apa yang dipercayai manusia dalam konsep kemajuan, di mana umat 

manusia memandang bahwa manusia sendiri adalah makhluk yang akan terus maju 

menuju kondisi yang lebih baik dan membawa kebaruan (Belcher Jr., 2014). 

 Dalam aspek Hebel dapat dipahami mengenai konsep Hebel yang terpancar 

pada ayat delapan hingga sepuluh bahwa dalam sejarah panjang realitas manusia 

yang sudah dijalani dari zaman dahulu hingga sekarang. Manusia sekilas selalu 

berkembang dan menemukan hal baru, tetapi pada dasarnya  hanya sebuah bentuk 

ilusi yang disadari oleh Qohelet sendiri. Manusia dengan segala inderanya yang 

berfungsi dalam menangkap esensi realitas adalah suatu bentuk kejenuhan bagi 

manusia itu sendiri dan juga dalam hal kemajuan peradaban sesuai yang sudah 

dikatakan, kebaruan dalam sejarah bukan suatu hal yang original dalam kehidupan 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 149 

manusia. Bentuk ilusi yang tampak baru bagi manusia, namun apabila disadari 

sebenarnya manusia hidup terkurung dalam suatu peradaban realitas yang siklusnya 

berulang-ulang, tidak akan pernah mendapatkan hal yang benar-benar baru. 

 
Pengingat Kehidupan Manusia yang Sementara (Ay.11) 

 Ayat kesebelas di sini merupakan ayat penutup pada prolog kitab 

pengkhotbah, ayat sebelas mengatakan “Kenang-kenangan dari masa lampau tidak 

ada, dan dari masa depan yang masih akan datang pun tidak akan ada kenang-

kenangan pada mereka yang hidup sesudahnya.” Dalam frasa ini menurut penulis 

adalah sebagai kunci dalam menutup fondasi pemahaman Qohelet secara keseluruhan 

kitab, ayat 2 sebagai pengguncang pikiran, ayat 3 sebagai bentuk pertanyaan 

meragukan realitas, ayat 4-7 sebagai bentuk penggambaran kosmos yang memiliki 

fungsi simbolis bagi hidup manusia, dan ayat 8-10 sebagai bentuk kesia-siaan panca 

indera dalam memahami realita dan kesia-siaan dalam mencari bentuk kebaruan 

dalam sejarah. Kata kunci רוֹן  ”,yang berarti “ingatan” atau “memorial ,(zikhrôn) זִכְּ

tidak sekadar merujuk pada ingatan pribadi, melainkan pada warisan sejarah yang 

biasanya dijaga melalui tradisi dan tulisan. 

 Dalam pengamatan lingkup ayat 11 ini, Qohelet mengorek suatu keyakinan 

bahwa manusia dapat memperoleh suatu aspek keabadian dalam ingatan orang-

orang baik itu melalui warisan nama, karya atau memori tersendiri mengenai 

manusia tersebut. Menurut Scott, ayat ini adalah sebagai bentuk kritik yang coba 

menghancurkan kepercayaan populer di masa itu bahwa reputasi dan pencapaian 

manusia adalah hal yang bertahan selamanya (Scott, 1965, p. 197). Kemudian 

ditambah juga oleh pengamatan Michael V. Fox yang menyatakan bahwa bagian ini 

berfungsi sebagai bentuk kritik terhadap konsep yang menganggap bahwa manusia 

akan selamanya dikenal dengan segala pencapaiannya (Fox, 1999). Sebaliknya dapat 

dipahami berdasarkan ayat ini bahwa sejarah adalah suatu realitas yang tidak akan 

pernah mengingat atau mempertahankan konsep ide orang-orang di dalamnya. 

Ketika berbicara mengenai konsep Hebel di sini bahwa realita mengenai konsep 

ketidakpastian pengertian yang diwariskan atau pemaknaan keabadian di dunia ini 

merupakan konsep yang tidak akan berlangsung lama dan akan hilang. David Gibson 

memberikan suatu perenungan tersendiri bahwa manusia tidak akan hidup dengan 

puncak tujuan ketenaran atau untuk dikenang secara abadi, melainkan demi suatu 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 150 

keberadaan hikmat yang bersifat spiritual (Gibson, 2017, p. 52). Richard P. Belcher 

juga menyatakan bahwa ayat ini adalah bentuk puncak realita manusia dalam bagian 

prolog kitab ini (Belcher Jr., 2014). Konsep Hebel dalam ayat ini bersifat mengundang 

dan mengingatkan manusia bahwa dirinya sendiri akan terlupakan dari realitas 

kehidupan ini, terlepas dari seberapa keras manusia tersebut membangun namanya 

untuk diingat oleh orang lain, ini adalah puncak konsep dalam prolog kitab 

Pengkhotbah. 

 
Kontribusi Penelitian 

 Berdasarkan pembagian lima unit tematis dari Pengkhotbah 1:2–11 yang telah 

dianalisis, penelitian ini memberikan kontribusi pada kajian kitab Pengkhotbah 

dengan menegaskan bahwa prolog kitab ini tidak hanya berfungsi sebagai pembuka, 

melainkan sebagai fondasi teologis yang membentuk seluruh narasi dan pesan kitab. 

Temuan utama penelitian ini adalah bahwa konsep hebel dalam prolog mengalami 

perkembangan makna yang progresif, dimulai dari seruan yang mengguncang 

kesadaran, beralih pada pertanyaan eksistensial, berlanjut kepada observasi kosmos, 

dilanjutkan dengan kritik terhadap keterbatasan indera dan ilusi kebaruan, hingga 

berujung pada penegasan tentang keterlupaan manusia. Progresi ini menunjukkan 

bahwa secara sengaja membangun pola argumentasi yang mengundang pembaca 

untuk masuk ke dalam perenungan rohani yang mendalam. Kontribusi penelitian ini 

terletak pada penekanan bahwa memahami hebel di bagian prolog secara utuh adalah 

kunci untuk menafsirkan pesan kitab Pengkhotbah secara keseluruhan, sekaligus 

memberikan kerangka teologis yang dapat digunakan untuk menghubungkan teks 

kitab  ini dengan realitas kehidupan modern yang tetap bergulat dengan isu kefanaan, 

pemaknaaan hidup, serta relasi dengan Allah.  

 Dengan demikian, kitab Pengkhotbah memberikan suatu kebermanfaatan bagi 

kehidupan gerejawi yang memperlengkapi dan mendampingi jemaatnya masing-

masing mengenai pergumulan anggota jemaat sebagai titik awal untuk menuju 

perjumpaan dengan Allah. Gereja sebagai ruang kontemplatif, sebaiknya secara 

relevan mengajarkan prinsip-prinsip kitab Pengkhotbah di tengah-tengah 

masyarakat pada era masyarakat 5.0 yang terjebak pada budaya instan, siklus 

konsumerisme dan krisis mengenai pemakna hidup yang berhubungan kepada Allah. 

 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 151 

 
KESIMPULAN 

 Dari hasil temuan terakhir bahwa penemuan ini membuka ruang kajian yang 

lebih luas mengenai konsep Hebel dalam kitab ini maupun kitab hikmat lain termasuk 

intertekstualitasnya, penelitian ini juga bisa dikaitkan dengan konteks teologi 

pastoral atau praktikal.   

 Penelitian ini menyajikan prolog kitab ini dari Pengkhotbah 1:2-11 sebagai 

bentuk fondasi bagi pembaca kitab ini. Qoihelet mencoba mengajak pembaca dalam 

berefleksi terhadap kehidupan yang sedang dijalani, meskipun sekilas model kitab ini 

bernada skeptis dan seringkali mengundang kesalahpahaman dalam memahami kitab 

ini, tetapi dalam hal ini Penulis meneliti bagian prolog kitab ini dengan konsep Hebel 

di dalamnya yang memberikan pemahaman baru. 

 Pengkhotbah 1:2–11 berfungsi sebagai fondasi teologis yang menetapkan 

kerangka berpikir kitab secara keseluruhan. Melalui analisis tematis, penelitian ini 

menemukan bahwa pernyataan hebel pada ayat 2 tidak sekadar ungkapan pesimisme, 

melainkan bentuk kredo teologis yang secara sengaja membongkar ilusi makna 

kehidupan yang dibangun di luar Allah. Penelitian ini bertujuan mengajak pembaca 

untuk mengalihkan orientasi hidup dari pencarian esensi hidup yang berbasis 

duniawi menuju relasi yang intim dengan Allah. 

 
KEPUSTAKAAN 

Alkitab: Terjemahan Baru (Terjemahan). (1974). Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia 
(LAI). 

Bartholomew, C. G. (2009). Ecclesiastes. Baker Acadaemic. 

Belcher Jr., R. P. (2014). A Study Commentary on Ecclesiastes 1:1-11. 73. 

Biwul, J. K. T. (2017). The use of hebel in Ecclesiastes: A political and economic 
reading. HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 73(3), 1–10.  

         https://doi.org/10.4102/hts.v73i3.4571 

Fox, M. V. (1989). Qohelet and His Contradiction. Sheffield Academic Press. 

Fox, M. V. (1999). A Time to Tear Down and a Time to Build Up: A Rereading of 
Ecclesiastes. Wm. B. Eerdmans Publishing Co. 

Gibson, D. (2017). Living life Backward: How Ecclesiastes Teaches Us to Live in light of 
the End. Wheaton, Illinois: Crossway. 



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025 
 

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 152 

Gossett, B. (2020). Purpose in a Meaningless World: An Exploration of the Meaning of 
“Hebel” in the Book of Ecclesiastes. 

Holladay, W. L. (2000). A Concise Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament. 
Grand Rapids: William B. Eerdman’s. 

Hubbard, D. A. (1991). Mastering the Old Testament: Ecclesiastes, Song of Songs. Word 
Publishing Group. 

Huovila, K., & Lioy, D. (2019). The meaning of hebel in Ecclesiastes. Conspectus (South 
African Theological Seminary), 27(March), 35–49. 

Jarick, J. (2003). Ecclesiastes among the sages and skeptics. Ashgate Publishing. 

Kiamani, A., & Sualang, F. Y. (2023). Memahami Makna Frasa Kesia-Siaan “(Hebel) Di 
Bawah Matahari” Berdasarkan Kitab Pengkhotbah 4:7 Dalam Takut Akan Tuhan. 
Jurnal Excelsis Deo, 7(2), 1–17.  

         https://doi.org/https://doi.org/10.51730/ed.v7i2.141 

Longman III, T. (1997). The Book of Ecclesiastes. William B. Eerdmans Publishing 
Company. 

Manusiwa, J. H. M., & Sualang, F. Y. (2024). “Negasi dan Harmoni Pesimisme:” Studi 
Eksposisi Pengkhotbah 1:12-18 dan Manfaat Hikmat Amsal. Jurnal Teologi Dan 
Pelayanan Kerusso, 9(2), 209–223. https://doi.org/10.33856/kerusso.v9i2.411 

Mokoena, L. L. D. (2019). Another Meaning Is Possible : A Re-Reading Of Hebel In 
Qohelet By A Thesis Submitted In Fulfilment Of The Requirements For The Degree 
Doctor Philosophea ( Phd ) In Old Testament Studies In The Faculty Of Theology 
And Religion At The University Of Pretoria. (December). 

Osborne, G. R. (2012). Spiral Hermeneutika: Pengantar Komprehensif bagi Penafsiran 
Alkitab (Cetakan pe). Surabaya: Momentum Christian Literature. 

Scott, R. B. Y. (1965). Proverbs and Ecclesiastes. Philadelphia: Anchor Bible. 

Singgih, E. G. (2021). Tafsir Kitab Pengkhotbah. Jakarta: BPK gunung mulia. 

Sualang, F. Y. (2019). Prinsip-Prinsip Hermeneutika Genre Hikmat dalam Kitab Amsal: 
Suatu Pedoman Eksegesis. Jurnal PISTIS, 1(Old Testament, Genre of Wisdom, 
Hermeneutics), 93–112. https://doi.org/10.31227/osf.io/xmk6h 

Susanta, Y. K. (2017). Memahami Kesia-sian dalam Kitab Pengkhotbah. DUNAMIS: 
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(1). 

Tobing, G. L. (2024). Teologi Kesia-siaan Menurut Kitab Pengkhotbah. 


