Jurnal Kala Nea

ISSN 2721-9356 (print), 2988-1714 (online)

T Ju Yhal ala Nea Volume 6, Nomor 2 (Desember 2025): 137-152
——— | Sekolah Tinggi Teologi Immanuel Sintang http://jurnal.sttimmanuelsintang.ac.id/index.php/sttis/index
— DOI: https://doi.org/10.61295 /kalanea.v6i2.202

“Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia:” Suatu Konsep
Hebel dalam Kitab Pengkhotbah 1:2-11

1Edward Sahat Bintang Silalahi, 2Farel Yosua Sualang
L2Sekolah Tinggi Teologi Injili Indonesia Yogyakarta
*silalahiedward8@gmail.com

Recevied: 28 Agustus 2025  Accepted: 24 Januari 2026  Published: 25 Januari 2026

Abstrak

Artikel ini menganalisis Pengkhotbah 1:2-11 melalui pendekatan analisis tematis untuk
menyingkap fungsi teologis frasa hebel sebagai kerangka konseptual kitab. Kajian
sebelumnya umumnya menyoroti tema makna hidup secara luas atau keseluruhan kitab,
sehingga bagian prolog ini jarang ditelaah secara eksegesis-tematis. Selain itu, penelitian
terdahulu lebih banyak menekankan analisis leksikal Hebel tanpa mengaitkannya dengan
struktur tematis ayat 2-11, sehingga hubungan antarunit ayat serta kontribusinya terhadap
kredo teologis kitab belum tergali secara utuh. Studi ini membagi perikop ke dalam lima unit
yaitu Hebel sebagai kredo (ayat 2), keterbatasan usaha manusia (ayat 3), siklus kosmos dan
kefanaan (ayat 4-7), kejemuan eksistensial (ayat 8-10), dan pelupaan sejarah (ayat 11). Hasil
temuan analisis menunjukkan bahwa argumen progresif yang menegaskan keterbatasan
manusia, sekaligus mengkritik optimisme kosong dalam kehidupan. Penelitian ini
berkontribusi pada studi teologi hikmat dengan menegaskan bahwa perikop ini membangun
fondasi teologis kitab yang bersifat konfrontatif sekaligus memanggil pembaca kepada
orientasi hidup yang berpusat pada Allah.

Kata-kata Kunci: Allah, Hebel, kefanaan manusia, Pengkhotbah 1: 2-11, Qohelet

Abstract

This article employs a thematic analysis of Ecclesiastes 1:2-11 to elucidate the theological
function of the phrase hebel as the conceptual framework of the book. A review of the extant
literature reveals a general tendency among previous studies to emphasize the theme of the
meaning of life in a broad sense or the book as a whole. Consequently, the prologue section has
rarely been examined through thematic exegesis. Furthermore, previous studies have
emphasized lexical analysis of hebel without relating it to the thematic structure of verses 2-11,
so that the relationship between the verses and their contribution to the book'’s theological
creed has not been fully explored. The passage is divided into five units by the study: hebel as a
creed (verse 2), the limitations of human endeavor (verse 3), the cycle of the cosmos and
transience (verses 4-7), existential weariness (verses 8-10), and historical oblivion (verse 11).
The findings of the analysis demonstrate a progressive argument that affirms human limitations
while criticizing empty optimism in life. This study makes a significant contribution to the field
of wisdom theology by affirming that the passage under scrutiny serves to fortify the book's
confrontational theological foundation. Moreover, it calls upon readers to adopt a God-centered
orientation in life.

Keywords: Ecclesiastes 1:2-11, God, hebel, human transcience, Qohelet

@@@@ This is an open-access article under the CC BY-NC-SA license 137

Y NC SA



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

PENDAHULUAN

Kitab Pengkhotbah merupakan kitab yang di dalamnya sarat dengan model
eksistensial kehidupan, serta mengeksplorasi bentuk skeptis atau keraguan akan
kehidupan yang fana serta penuh perenungan di dalamnya (Tobing, 2024, p. 123).
Kitab ini membahas ketidakkekalan kehidupan. Jika segala sesuatu disebut sebagai
absurd, kitab ini memadukan harapan dengan pengamatan dalam hidup, dan
mencatat ketidaksesuaian di antara keduanya (Huovila & Lioy, 2019, p. 36). Tema
utama dalam kitab yang termasuk genre hikmat ini yaitu Kesia-siaan yang sering
digaungkan. Kata kesia-siaan di sini dalam bahasa Ibrani adalah Hebel dapat diartikan
secara literal yaitu “uap” atau “nafas” kedua maksud ini bisa dikatakan sebagai
bentuk materi yang bersifat sementara ini bukanlah bentuk kata yang sekedar lewat
begitu saja, tetapi istilah ini menggambarkan kefanaan, ketidak-pastian dalam
lingkup eksistensial kehidupan. Emanuel Gerrit Singgih dalam bukunya mengatakan
bahwa Qohelet hadir sebagai bentuk kitab yang menyajikan gaya perenungan
manusia yang berpikir dari bawah “matahari” yang menyadari realitas kehidupan
secara realistis tanpa adanya konsep keilahian (Singgih, 2021, p. 23). Lalu Gebriel
juga menganggap bahwa pemaknaan Hebel bukan hanya sekadar kesia-siaan secara
literal, tetapi merupakan sebuah bentuk kesepian pemaknaan akan kehidupan fana
ketika kehilangan keterkaitan konsep dengan Allah (Tobing, 2024), sementara itu
Yohanes Krismantyo menemukan bahwa konsep Hebel bukan hanya sekedar
pemaknaan dalam ruang kefanaan, melainkan sebagai bentuk sarana pengajakan
untuk membawa manusia kembali sebagai makhluk yang bergantung dan memaknai
Allah (Susanta, 2017, p. 75). Bisa diperhatikan bahwa konsep Hebel adalah sebagai
bentuk kritik dalam ruang perenungan kehidupan yang terkesan aneh, sia-sia, tidak
berguna tetapi dalam keheningan perenungan itu membuka pemaknaan lebih lanjut
mengenai sebuah eksistensi Allah. Dengan demikian, urgensi mengenai penelitian ini
terletak pada rekonstruksi pemahaman konsep Hebel dalam kitab pengkhotbah yang
berfungsi pada prolog Pengkhotbah 1:2-11untuk menyadarkan keterbatan manusia
dan kembali berelasi kepada Allah di tengah-tengah keberadaan yang tidak menentu.

Studi-studi yang membahas kitab Pengkhotbah dan juga membahas mengenai
konsep kesia-siaan memang sudah ada yang membahas mengenai konsep Hebel ini
tetapi ada beberapa sumber yang hanya membahas konsep Hebel, penelitian

dilakukan di pasal yang lain seperti pasal 4:7 yang dilakukan oleh Andris dan Farel

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 138



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

(Kiamani & Sualang, 2023). Penelitian yang lain juga dilakukan oleh Yohanes dengan
mengulik konsep Kkesia-siaan dalam pasal 12:12 di mana yang menjadi fokus
pembahasan terdapat dalam frasa “banyak belajar melelahkan badan”(Susanta,
2017). Keunikan penelitian Andris dan Kiamani meletakan dasar pada konsep Hebel
terhadap makna frase “di bawah matahari, sedangkan Susanta lebih berorientasi
pada frase “banyak belajar melelahkan badan”. Lalu pembahasan mengenai nada
kesia-siaan kitab pengkhotbah ini juga sudah diteliti oleh Junette dan Farel, namun
sekali lagi yang menjadi pembahasannya adalah pada pasal 1:12-18 dan penelitian
tersebut mengkolaborasikan keselarasan nats tersebut dengan hikmat amsal
(Manusiwa & Sualang, 2024). Manusiwa dan Sualang melihat bahwa negasi dan
harmoni antara konsep Hebel dan Hokmah antara kitab Pengkhotbah dan Kitab
Amsal.

Menyeberang lebih jauh mengarungi artikel-artikel internasional terdapat
pembahasan mengenai pemaknaan kata Hebel. Sebagai contohnya, Huovila dan Lioy
yang memaparkan makna dari Hebel dengan berbagai arti yang sudah dipaparkan di
dalamnya, akan tetapi pembahasan hebel didalamnya tidak memiliki fokus pada satu
nats (Huovila & Lioy, 2019). Mengingat pengartian Hebel di sini bukan hanya satu
bentuk pengartian mutlak maka jurnal ini juga memiliki gap di dalamnya serta belum
menyentuh pembahasan yang menajam pada bagian prolog kitab ini. Adapun artikel
yang membahas model Hebel disusun oleh Joel, namun sekali lagi belum menggigit
bagian prolog kitab ini dikarenakan pembahasan yang digali bertujuan memperbarui
cara pandang Hebel dalam kacamata politik dan ekonomi (Biwul, 2017, p. 1).
Kesamaan antara Houvilla, Joy dan Joel menganalisis konsep Hebel dalam prolog
Amsal yang menunjukkan interpretasi yang berintegrasi, namun belum menunjukkan
adanya pemaknaan konsep Hebel dalam bentuk optimisme kosong yang secara
tematis mengarahkan tema besar terhadap keseluruhan Kitab Pengkhotbah. Dengan
memperhatikan penelitian-penelitian sebelumnya maka ada kekosongan penelitian
pada konsep Hebel di sini, belum ada penelitian yang secara fokus membuka
penelitian mengenai konsep Hebel yang terdapat pada prolog kitab ini. Oleh sebab itu,
masalah utama dalam penelitian ini adalah kesenjangan interpretasi konsep Hebel
yang belum terekspos pada bagian prolog Pengkhotbah 1:2-11.

Jika memperhatikan penelitian sebelumnya maka konsep hebel yang diteliti

hanya bersifat umum pada keseluruhan kitab dan mengacu pada nats-nats selain

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 139



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

prolog kitab ini seperti pasal 4:7, 12:12 dan 1:12-18 serta penelitian hebel dari lensa
politik dan ekonomi. Maka penelitian ini bertujuan menemukan serta menganalisis
konsep Hebel yang belum diteliti pada kajian-kajian sebelumnya yaitu pada Kitab
Pengkhotbah 1:2-11 sebagai bentuk optimisme kosong terhadap kehidupan serta
menunjukkan bahwa frasa dalam prolog kitab ini bukan hanya frasa biasa melainkan
mengandung pemaknaan teologis mengenai Hebel dalam Kkitab ini.

Fokus penelitian ini adalah menyingkap bagaimana struktur tematis ayat-ayat
ini berfungsi sebagai kredo yang mengarahkan pemahaman terhadap keseluruhan
kitab Pengkhotbah. Penelitian ini menambahkan kajian baru mengenai teologi
Hikmat dengan menawarkan fungsi prolog kitab ini sebagai satu konsep yang baru
serta dapat menjadi referensi bagi pembaca agar dapat memahami bentuk realitas

kehidupan yang lebih jujur serta terfokus kepada Allah.

METODE PENELITIAN

Kepenulisan dalam artikel ini menggunakan pendekatan analisis eksegesis
tematis yang berfokus pada lingkup Pengkhotbah 1: 2-11. Metode ini dilakukan
melalui observasi struktur literer dalam lingkup tematik dari prolog dalam Kkitab ini.
Analisis ini dilakukan dengan pendekatan yang dikemukakan oleh Grant R. Osborne
yang mengutamakan gaya interaksi dinamis di dalam teks-teks yang diteliti antara
teks, konteks dan pembaca dalam proses yang membawa pembaca dari induktif ke
deduktif atau dengan kata lain, dari model terpisah menjadi model kesatuan(Osborne,
2012, p. 26). Prosedur di dalamnya mencakup, Pertama, identifikasi teks dan batas
perikop, kedua, Analisis linguistik, ketiga, penentuan tema utama berdasarkan
pengulangan, kesejajaran atau kontras ide, keempat, Penafsiran Teologis tema
tesebut dalam konteks kitab, kelimat, penerapan temuan tematis bagi pembaca
sekarang.

Untuk mengerjakan model tematik ini, maka metode pustaka untuk mengulik
sumber-sumber yang digunakan terdiri dari literatur primer berupa teks Alkitab
serta literatur sekunder seperti commentary Alkitab, artikel jurnal teologis, dan karya
akademik dari sarjana lokal maupun internasional. Ini memungkinkan untuk

penyusunan sintesis tafsir berdasarkan kajian ilmiah yang luas dan intertekstual.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Interpretasi Pengkhotbah 1:2-11

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia ... 140



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Sebelum terjun ke dalam pengelompokan ayat-ayat penelitian terkait,
argumentasi fondasi mengapa bisa nats Pengkhotbah 1:2-11 bisa dibagi secara
terpisah. secara literer dapat ditemukan adanya perbedaan nada penyampaian,
bentuk ide nats dan juga fokus pembahasan dari ayat-ayat tertentu. Pembagian
secara tematik ini didasarkan oleh argumen oleh Mokoena dalam Thesisnya bahwa
pengungkapan Qohelet bersifat tematik dan bukan suatu makna tunggal, Hebel
terbuka untuk berbagai konsep tematik dalam ayat terkait (Mokoena, 2019, p. 130).
Tak hanya itu saja, secara singkat, pengelompokan ayat terkait sebagai berikut. ayat 2
hadir dalam bentuk deklarasi teologis sebagai dasar hebel yang membayangi seluruh
kitab, sedangkan ayat 3 beralih menjadi ayat yang berbentuk pertanyaan programatik
oleh Pengkhotbah. Ayat 4-7 berinduk pada ide utama mengenai penggambaran
kosmos serta manusia. Pengelompokan ayat di atas didasarkan pada komentar
Richard di dalam karyanya (Belcher Jr., 2014). Sementara ayat 8-10 mengkritik
keterbatasan indera manusia serta ilusi kebaruan dalam sejarah. Ayat 11 adalah
gerbang penutup ide seluruh rangkaian prolog ini dengan penegasan akan
keterlupaan manusia di tengah jalannya waktu.

Pengklasifikasian ayat di sini berdasarkan jenis argumen tiap ayat yang
berbeda, beberapa diantaranya bernada pertanyaan, pernyataan, pendeskripsian
suatu objek, reflektifitas dan lain sebagainya. Keragaman bentuk nats ini bagai
sebuah puzzle yang apabila disusun akan menghasilkan kesatuan bentuk argumen-
argumen yang saling menguatkan(Osborne, 2012). Di mana ini nantinya akan

menjadi ide penting dalam penelitian ini.

Tabel 1. Pengelompokkan konsep Hebel Pengkhotbah 1:2-11
Ayat 2 Frasa yang mengguncang pikiran
Ayat 3 Bentuk mempertanyakan ulang
praktik dalam realitas
Ayat 4-7 Bentuk siklus kosmos serta

simbolis manusia

Ayat 8-10 Pemahaman mengenai realita
panjang kehidupan
Ayat 11 Pengingat kehidupan manusia

yang sementara

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 141



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Pembagian ini sekaligus memungkinkan untuk menelusuri perkembangan
makna hebel yang menjadi benang merah dalam keseluruhan prolog. Meski kata ini
muncul sebagai tema utama, penekanannya berbeda di setiap bagian. Dengan
pembagian yang sudah dipaparkan dalam paragraf-paragraf sebelumnya,
pemahaman pembaca diarahkan untuk melihat bagaimana nats pengkhotbah di sini

merupakan kesatuan rangkaian argumen secara progresif.

Frase yang Mengguncang Pikiran (Ay.2)

Ayat ke dua ini adalah sebagai sebuah bentuk seruan awal yang membentuk isi
dari keseluruhan kitab “Kesia-siaan belaka, kata Pengkhotbah, Kesia-siaan belaka,
segala sesuatu adalah sia-sia” (Alkitab: Terjemahan Baru, 1974) dalam teks Ibrani
kata kesia-siaan yang berakar dari sia-sia adalah Hebel Seperti yang sudah dibahas
sebelum-sebelumnya, Hebel di sini adalah inti kata utama dari ayat ke dua.
Berdasarkan bahasa ibrani sebagai bahasa asli, frasa “9237 o723, 951 923” (hebel
habalim, hakkol hebel) dalam Pengkhotbah 1:2 menempatkan kata 937 yang berarti
“uap” atau “Hembusan nafas” sebagai sesuatu yang fana atau sementara. Menurut
Longman penggunaan kata Hebel memang sering ditemui dengan menerjemahkannya
sebagai bentuk “kesia-siaan” namun akar maknanya tertarik pada sesuatu konsep
yang bersifat temporal atau sementara, tak memiliki wujud serta tidak bisa
ditangkap, dalam hal ini objek yang memiliki konsep seperti itu adalah asap, uap atau
nafas (Longman III, 1997, p. 62). Dalam berbagai kajian teologis, maka makna ini
dikonsepkan sebagai sesuatu yang menyimbolkan suatu kefanaan dan ketidakpastian
realita.

Tremper Longman juga menjelaskan bahwa Hebel adalah suatu bentuk
metafora mengenai kehidupan yang tidak dapat dikendalikan, dipahami secara
keseluruhan dan itu adalah tanda dari realitas kehidupan manusia yang terbatas
(Longman III, 1997). Dalam kitab ini atau bisa disebut Qohelet, Qohelet tidak
mengargumentasikan bahwa frasa dalam ayat ke dua ini sebagai ekspresi
kepasrahaan terhadap keputusasaan. Michael V. Fox melihat Hebel sebagai bentuk
perkataan yang mencoba merobohkan tiang-tiang pemikiran yang membuat hidup
menjadi nyaman tanpa pemaknaan yang mendasar serta menyebut kitab ini dengan
“Anti-wisdom literature” karena mencoba merobohkan pemikiran normal sesuai

konteks zaman itu (Fox, 1989, p. 58). Emanuel G. Singgih juga mengatakan bahwa

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 142



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Hebel adalah sebagai bentuk kritik kepada metode pemikiran dunia, frasa tersebut
diangkat sebagai bentuk penyorotan terhadap ketidakmampuan usaha manusia
dalam menjalani kehidupan di luar intervensi Allah (Singgih, 2021). Kemudian
Yohanes K. Susanta juga ikut memberi sumbangsih pemikiran mengenai Qohelet yaitu
frasa ini, sebagai bentuk frasa reflektif dalam kehidupan manusia dalam menjalani
kehidupannya seperti biasa untuk kembali mengingat Tuhan (Susanta, 2017). Dalam
hal ini pemahaman mengenai ayat kedua tentang konsep Hebel mungkin terlihat
seperti bentuk pesimisme kehidupan akan tetapi ternyata pendeklarasian ini adalah
bentuk pernyataan yang mencoba merobohkan pemikiran manusia di kala itu untuk
kembali melihat kehidupan dengan mengandalkan konsep Ilahi, karena jika tanpa

Allah, maka seluruh kehidupan itu adalah sia-sia.

Bentuk Mempertanyakan Ulang Praktik Dalam Realitas (Ay. 3)

Setelah ayat kedua yang memiliki frasa dengan maksud menggoncangkan
model pemikiran manusia, maka di ayat ketiga ini adalah ayat yang bersifat
pertanyaan yaitu “Apakah gunanya manusia berusaha dengan jerih payah di bawah
matahari?”(Alkitab: Terjemahan Baru, 1974) melihat hal ini terdapat bentuk transisi
yang begitu menusuk dari sebuah ucapan frasa menjadi bentuk pertanyaan
eksistensial. Frase Shyy 9ny=222 (‘amalow Seya ‘amaol) dapat diterjemahkan sebagai
“jerih payah yang ia kerjakan” (Holladay, 2000, p. 276). Dalam konteks struktur kitab,
ayat ini membuka bagian pemikiran yang mempertanyakan hasil atau kegunaan dari
seluruh hal yang dilakukan manusia di bawah matahari atau di dunia (Belcher Jr.,
2014). Pengkhotbah atau Qohelet di sini memaparkan pertanyaan sebagai bentuk
tantangan atau ajakan dalam peninjauan ulang bentuk motif, hasil, manfaat
melakukan hal yang seolah terlihat ada gunanya, tetapi ketika diberi pertanyaan ini,
maka praktik tersebut coba diragukan.

Frasa Ibrani “in 10 o7Rk%” (mah yitron la’adam) membawa makna yang
signifikan. Kata yitron tidak hanya bermakna kelebihan, tetapi juga dapat dimengerti
sebagai "laba bersih" atau "hasil akhir yang bertahan." Dalam literatur hikmat seperti
Amsal, terdapat harapan bahwa kerja keras akan dibalas dengan keberhasilan dan
kelimpahan. Namun, dalam Pengkhotbah, Qohelet membalikkan narasi ini dengan

menyoroti bahwa segala jerih lelah manusia, meskipun tampak menghasilkan, tetap

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 143



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

tidak memberi keuntungan yang kekal. Jerih payah manusia itu terjadi “di bawah
matahari.”

Kimmo Huovila dan Dan Lioy menunjukkan bahwa pertanyaan Qohelet dalam
ayat ini mencerminkan kejujuran teologis dan kegelisahan eksistensial (Huovila &
Lioy, 2019). Mereka melihat bahwa hebel bukanlah negasi terhadap makna hidup,
tetapi kritik terhadap optimisme palsu yang mengasumsikan bahwa kerja manusia
dapat menjamin makna secara otomatis. Qohelet sedang membongkar daya berpikir
yang terlalu percaya diri bahwa segala sesuatu dapat diprediksi dan dikalkulasi
secara pasti. Hal ini menekankan bahwa Qohelet tidak menyarankan hidup yang
malas, tetapi hidup yang sadar akan keterbatasan ruang, waktu, dan hasil kerja
manusia jika dilepaskan dari orientasi kepada Allah. Fox mengestafetkan argumen ini
dengan mempertanyakan ulang suatu sistem moral dunia yang terlalu praktis yaitu
bahwa kerja keras akan selalu berbuah baik dan apakah hasil yang didapatkan itu
bisa memenuhi pemaknaan kehidupan seseorang di luar kebutuhan jasmaninya (Fox,
1999, p. 42). Qohelet hadir sebagai konsep yang mempertanyakan ulang model
realitas yang sudah dijalani orang dengan terbiasa, bentuk pertanyaan di ayat ketiga
tersebut mencoba memandang Orang yang rajin belum tentu makmur, orang jahat
bisa saja makmur, dan orang benar menderita. Inilah tantangan terhadap pola pikir
normal yang menjadi dasar bagi hikmat pengkhotbah atau Qohelet.

Suatu bentuk pemikiran yang dapat diikat mengenai pengertian ayat ini adalah
bukan suatu pertanyan pesimis, bukan suatu bernyataan yang mengarahkan pada
kemalasan yang pada akhirnya tidak boleh melakukan pekerjaan, akan tetapi ini
adalah pola pertanyaan yang menghadirkan model perenungan bagi kehidupan
manusia yang memang harus memahami makna kegiatan, aktivitas atau pekerjaan

mereka.

Bentuk Siklus Kosmos Serta Simbolis Manusia (Ay. 4-7)

Masuk kedalam ayat keempat hingga ketujuh. Pada bagian ini di mana
penggambaran Qohelet mengenai siklus alam, banyak yang menganggap bagian ini
adalah sebagai bentuk puisi, tetapi menurut Belcher dan Sualang bahwa ini bukanlah
bentuk puisi karena kurangnya kehadiran yang menonjol dari ciri-ciri yang
mendefinisikan puisi Ibrani, seperti paralelisme, ketepatan, dan permainan kata

(sebagaiman ciri khas dalam genre hikmat) (Belcher Jr., 2014) (Sualang, 2019). Akan

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 144



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

tetapi ada juga yang berpendapat bahwa di ayat keempat hingga tujuh adalah suatu
bentuk penggambaran mengenai realitas kosmos, Belcher menyebut ini sebagai
bentuk pujian keindahan alam, Lohfink juga melihat puisi tersebut sebagai ungkapan
pujian kepada kosmos yang indah dan kekal (Belcher Jr., 2014). Di mana dari bagian
ini bentuk pemikiran di sini condong kepada bentuk pendapat yang mengatakan ini
adalah bentuk penggambaran mengenai kosmos itu sendiri, di mana inti dari bentuk
perkataan ini menunjukkan realitas yang bersifat temporal di atas bumi.

Qohelet memaparkan kepada pembaca suatu bentuk wilayah refleksi mengenai
konsep alam, di mana pada ayat-ayat sebelumnya diberikan deklarasi mengenai suatu
kesia-siaan dan pertanyaan reflektif mengenai bentuk manfaat dari apa yang manusia
lakukan, sekarang Qohelet memperluas cakrawala pembacaan dengan mengamati
ritme dunia alami bumi, matahari, angin, dan air. Bagian ini bukan hanya sekadar
observasi alam, tetapi membentuk argumen teologis untuk memperlihatkan bahwa
meskipun alam tampak bergerak dan aktif, semuanya berputar dalam siklus yang
tidak membawa perubahan substansial. Keturunan yang satu pergi dan keturunan
yang lain datang, tetapi bumi tetap ada (ay. 4); matahari terbit, matahari terbenam
lalu terburu-buru menuju tempat ia terbit kembali (ay. 5); angin bertiup ke selatan,
lalu berputar ke utara, terus menerus ia berputar, dan dalam putarannya angin itu
kembali (ay. 6); semua sungai mengalir ke laut, tetapi laut tidak juga menjadi penuh;
ke mana sungai mengalir, ke situ sungai mengalir selalu (ay. 7) (Alkitab: Terjemahan
Baru, 1974). Seluruh unit ini membangun gambaran dunia yang bergerak dalam pola
berulang, tanpa arah tujuan yang jelas. Secara literer, unit ini memiliki struktur
paralel yang kuat. Empat unsur alam dijadikan objek refleksi: bumi (ay. 4), matahari
(ay. 5), angin (ay. 6), dan air (ay. 7). Setiap unsur ini menggambarkan pergerakan
atau siklus yang tampaknya dinamis namun tetap tertutup dan stagnan. Qohelet tidak
memandang alam sebagai tanda keteraturan ilahi seperti dalam Mazmur atau Amsal,
tetapi sebagai bentuk dari keterbatasan dan kebuntuan realita. Dalam Amsal, alam
menyatakan kemuliaan Allah dan mengajarkan hikmat (Ams. 6:6-8), tetapi dalam
Pengkhotbah, alam justru memperlihatkan keterulangan siklus yang menjemukan
dan kehampaan yang monoton.

Kimmo Huovila dan Dan Lioy menyebut bahwa unit ini menunjukkan bahwa
hebel bukan hanya berlaku bagi manusia, tetapi merupakan pola dalam realitas

duniawi secara keseluruhan (Huovila & Lioy, 2019). Pergerakan dalam konsep alam

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 145



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

tidak pernah berangkat menuju transformasi atau tujuan akhir, tetapi sekadar
berputar dalam pengulangan tak terputus. Bagi Qohelet, hal ini menunjukkan bahwa
tidak hanya manusia yang berada dalam siklus keterbatasan, tetapi kosmos itu
sendiri pun bersifat terbatas dan tidak memberi kejelasan arah pergerakan
eksistensinya. Richard P. Belcher, menegaskan bahwa Qohelet sedang
menggambarkan bahwa struktur dunia yang tetap dan siklus di dalamnya
menunjukkan keterbatasan dunia ini untuk memberikan jawaban terhadap
pertanyaan eksistensial terdalam manusia (Belcher Jr., 2014). Bradley Gossett
memberi pemahaman mengenai konsep penggambaran Hebel di dalam konteks ini
sangat erat kaitannya dengan keterbatasan atau ketidakmampuan dalam mencapai
bentuk kesempurnaan kehidupan(Gossett, 2020, p. 1). Model alam yang digambarkan
sebagai konsep yang terus menerus berputar tanpa memiliki akhir adalah
penggambaran oleh Qohelet mengenai bentuk kehidupan manusia yang memiliki
banyak hal yang harus dilakukan namun pada esensinya, manusia adalah objek yang
kosong yang di mana pengisian esensi pada kehidupan manusia hanya bisa dilakukan
melalui aspek spiritual kepada Allah (Huovila & Lioy, 2019). Bahkan realitas kosmos
yang nampak indah dan teratur, bagi Qohelet, justru menyatakan kefanaan, bukan
suatu bentuk kemuliaan.

Dalam pengertian mengenai ayat empat hingga tujuh, maka di sini dapat
ditetapkan suatu bentuk konsep Hebel sebagai sebuah bentuk kritik terhadap konsep
yang diyakini oleh orang-orang bahwa alam akan selalu berjalan serta berkembang,
namun kendati demikian perjalanan alam di sini bukan mengarah pada sebuah
puncak kesempurnaan atau kekekalan tetapi terkurung di dalam siklus yang
menetap. Hal ini juga merupakan bentuk simbolis bagi kehidupan manusia di mana
sama halnya dengan benda alam yang digambarkan, manusia juga terus akan hidup
yang akan bergerak, berkerja melakukan hal-hal yang lain tetapi tidak akan pernah

menemukan suatu bentuk klimaks kehidupan.

Pemahaman Mengenai Realita Panjang Kehidupan (Ay.8-10)

Qohelet melanjutkan perenungan akan realita, namun dalam bentuk yang
berbeda pada ayat kedelapan dan kesepuluh. Frasa pada ayat 8 “segala sesuatu
menjemukan, sehingga tak terkatakan oleh manusia; mata tidak kenyang melihat,

telinga tidak puas mendengar.” Qohelet mencoba mengangkat aspek kebosanan psikis

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia” ... 146



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

dalam realita kehidupan. Nada perenungan Qohelet mengalami transisi dari
perenungan kosmos menjadi sebuah bentuk perenungan dalam internal kesadaran
manusia (Belcher Jr., 2014). Perenungan mengenai aspek eksistensial manusia di sini
bukan sebagai bentuk kelelahan dalam konsep fisik secara literal dalam ayatnya
tetapi dalam hal ini Qohelet mencoba menyampaikan bahwa dunia terlalu berat untuk
dipahami dan dijelaskan melalui indera manusia, hal ini dikemukakan oleh Tremper
Longman (Longman III, 1997). Secara leksikal, Pengkhotbah 1:8 menegaskan
keterbatasan manusia dalam menghadapi realitas hidup melalui kosakata Ibrani yang
sarat makna. Frasa pembuka 0727392 vy (kol-haddévarim yegé‘im) berarti “segala
hal melelahkan,” dengan kata yégeé‘im yang menunjuk pada keletihan fisik sekaligus
kejemuan mental. Qohelet menegaskan bahwa “manusia tidak sanggup
mengucapkannya”

Ada tiga klausa paralel yang dibahas pada ayat delapan yaitu yang berkaitan
dengan berbicara, melihat dan mendengar (Belcher Jr., 2014). Whybray mengungkap
bahwa ketiga aktivitas indera tersebut berfungsi utama dalam mengungkapkan efek
menyeluruh di dalam tangkapan akan realitas(Belcher Jr., 2014). Craig Bartholomew
juga memaparkan bahwa gambaran ini adalah ekspresi dari kritik terhadap model
pencarian pengetahuan dan model eksplorasi oleh manusia yang tdak berdasarkan
pada kesadaran atau takut akan Tuhan (Bartholomew, 2009, p. 95). Kritik ini bisa
digambarkan sebagai model tak terpenuhinya kebutuhan jiwa yang kosong meskipun
memiliki objek dalam menangkap pengetahuan yang mumpuni.

Kemudian dalam ayat ke 9 dan 10 mencoba meluaskan model kritik yang
merambat ke dalam bentuk realita yang mencakup bagian sejarah manusia, dalam hal
ini ayatnya berbunyi “apa yang pernah ada akan ada lagi, dan apa yang pernah dibuat
akan dibuat lagi; tak ada sesuatu yang baru dibawah matahari.” Di sini aspek
mengenai Qohelet meluas pada aspek sejarah, yaitu bentuk ungkapan bahwa tidak
ada yang baru dalam lingkup sejarah, meskipun terlihat banyak hal-hal baru yang
bisa dicapai manusia akan tetapi sudah ditetapkan oleh Qohelet bahwa tidak ada hal
yang baru dibawah matahari. Michael V. Fox menegaskan bahwa bagi Qohelet, ide
atau konsep yang terlihat baru adalah sebuah bentuk ilusi karena semuanya memang
sudah ada dan akan kembali ada yang akan menjadi pola berulang, yang
membosankan dan tidak akan membawa bentuk kebaharuan yang sejati (Fox, 1999).

Kemudian disusul oleh David Hubbard dimana dia menyebut pada bagian ini adalah

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 147



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

bentuk frasa kejemuan historis, dimana Qohelet sendiri tidak menolak fakta
perubahan, tetapi meragukan makna kebaharuannya (Hubbard, 1991, p. 35).
Perubahan dalam realita memang terjadi, tetapi perlu ditancapkan pemikiran bahwa
hal itu semua tidak mengantar manusia menjadi lebih dekat kepada tujuan hidup atau
puncak kebahagiaan spiritual jiwa. Semua yang terjadi dalam realita kehidupan dari
dulu hingga sekarang perlu dipertanyakan apakah bermakna atau tidak karena pada
dasarnya ini adalah hal yang sia-sia. Dalam konteks teologi yang membahas mengenai
hikmat, ayat atau frasa ini juga berfungsi sebagai model kritik yang terhadap
kebijaksanaan manusia. Menurut John Jarick, Qohelet sedang meragukan nilai dari
semua usaha intelektual, penemuan serta pencapaian manusia dari zaman ke zaman
yang pada dasarnya gagal menggapai puncak kepuasan diri (Jarick, 2003, p. 47).
Bahkan warisan budaya pun ikut dikritik oleh Qohelet sebagai pretensi hikmat,
karena semua itu hanya terlihat baru, padahal tidak lebih dari pengulangan dari masa
lalu.

Kemudian ayat 10 juga menegaskan dalam frasenya yaitu “adakah sesuatu
yang dapat dikatakan: “lihatlah, ini baru”? tetapi itu sudah ada dulu, lama sebelum
kita ada.” Ini dapat dilihat memperkuat argumen Qohelet pada ayat 9 di mana ini
adalah ungkapan dalam pengulangan masa lalu, Qohelet memberikan suatu kritikan
mengenai pretensi hikmat dan mencoba membuat suatu hal yang memiliki identitas
original, ini adalah penekanan Qohelet bahwa hal-hal yang dianggap sebagai
terobosan hanyalah pengulangan dalam bentuk baru, dan siklus ini akan selalu
berjalan terus. Richard P. Belcher menyebut ini adalah sebagai bentuk argumentasi
kritik terhadap apa yang dipercayai manusia dalam konsep kemajuan, di mana umat
manusia memandang bahwa manusia sendiri adalah makhluk yang akan terus maju
menuju kondisi yang lebih baik dan membawa kebaruan (Belcher Jr., 2014).

Dalam aspek Hebel dapat dipahami mengenai konsep Hebel yang terpancar
pada ayat delapan hingga sepuluh bahwa dalam sejarah panjang realitas manusia
yang sudah dijalani dari zaman dahulu hingga sekarang. Manusia sekilas selalu
berkembang dan menemukan hal baru, tetapi pada dasarnya hanya sebuah bentuk
ilusi yang disadari oleh Qohelet sendiri. Manusia dengan segala inderanya yang
berfungsi dalam menangkap esensi realitas adalah suatu bentuk kejenuhan bagi
manusia itu sendiri dan juga dalam hal kemajuan peradaban sesuai yang sudah

dikatakan, kebaruan dalam sejarah bukan suatu hal yang original dalam kehidupan

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 148



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

manusia. Bentuk ilusi yang tampak baru bagi manusia, namun apabila disadari
sebenarnya manusia hidup terkurung dalam suatu peradaban realitas yang siklusnya

berulang-ulang, tidak akan pernah mendapatkan hal yang benar-benar baru.

Pengingat Kehidupan Manusia yang Sementara (Ay.11)

Ayat kesebelas di sini merupakan ayat penutup pada prolog kitab
pengkhotbah, ayat sebelas mengatakan “Kenang-kenangan dari masa lampau tidak
ada, dan dari masa depan yang masih akan datang pun tidak akan ada kenang-
kenangan pada mereka yang hidup sesudahnya.” Dalam frasa ini menurut penulis
adalah sebagai kunci dalam menutup fondasi pemahaman Qohelet secara keseluruhan
kitab, ayat 2 sebagai pengguncang pikiran, ayat 3 sebagai bentuk pertanyaan
meragukan realitas, ayat 4-7 sebagai bentuk penggambaran kosmos yang memiliki
fungsi simbolis bagi hidup manusia, dan ayat 8-10 sebagai bentuk kesia-siaan panca
indera dalam memahami realita dan kesia-siaan dalam mencari bentuk kebaruan
dalam sejarah. Kata kunci 11721 (zikhrén), yang berarti “ingatan” atau “memorial,”
tidak sekadar merujuk pada ingatan pribadi, melainkan pada warisan sejarah yang
biasanya dijaga melalui tradisi dan tulisan.

Dalam pengamatan lingkup ayat 11 ini, Qohelet mengorek suatu keyakinan
bahwa manusia dapat memperoleh suatu aspek keabadian dalam ingatan orang-
orang baik itu melalui warisan nama, karya atau memori tersendiri mengenai
manusia tersebut. Menurut Scott, ayat ini adalah sebagai bentuk kritik yang coba
menghancurkan kepercayaan populer di masa itu bahwa reputasi dan pencapaian
manusia adalah hal yang bertahan selamanya (Scott, 1965, p. 197). Kemudian
ditambah juga oleh pengamatan Michael V. Fox yang menyatakan bahwa bagian ini
berfungsi sebagai bentuk kritik terhadap konsep yang menganggap bahwa manusia
akan selamanya dikenal dengan segala pencapaiannya (Fox, 1999). Sebaliknya dapat
dipahami berdasarkan ayat ini bahwa sejarah adalah suatu realitas yang tidak akan
pernah mengingat atau mempertahankan konsep ide orang-orang di dalamnya.
Ketika berbicara mengenai konsep Hebel di sini bahwa realita mengenai konsep
ketidakpastian pengertian yang diwariskan atau pemaknaan keabadian di dunia ini
merupakan konsep yang tidak akan berlangsung lama dan akan hilang. David Gibson
memberikan suatu perenungan tersendiri bahwa manusia tidak akan hidup dengan

puncak tujuan ketenaran atau untuk dikenang secara abadi, melainkan demi suatu

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia ... 149



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

keberadaan hikmat yang bersifat spiritual (Gibson, 2017, p. 52). Richard P. Belcher
juga menyatakan bahwa ayat ini adalah bentuk puncak realita manusia dalam bagian
prolog kitab ini (Belcher Jr., 2014). Konsep Hebel dalam ayat ini bersifat mengundang
dan mengingatkan manusia bahwa dirinya sendiri akan terlupakan dari realitas
kehidupan ini, terlepas dari seberapa keras manusia tersebut membangun namanya
untuk diingat oleh orang lain, ini adalah puncak konsep dalam prolog kitab

Pengkhotbah.

Kontribusi Penelitian

Berdasarkan pembagian lima unit tematis dari Pengkhotbah 1:2-11 yang telah
dianalisis, penelitian ini memberikan kontribusi pada kajian kitab Pengkhotbah
dengan menegaskan bahwa prolog kitab ini tidak hanya berfungsi sebagai pembuka,
melainkan sebagai fondasi teologis yang membentuk seluruh narasi dan pesan kitab.
Temuan utama penelitian ini adalah bahwa konsep hebel dalam prolog mengalami
perkembangan makna yang progresif, dimulai dari seruan yang mengguncang
kesadaran, beralih pada pertanyaan eksistensial, berlanjut kepada observasi kosmos,
dilanjutkan dengan kritik terhadap keterbatasan indera dan ilusi kebaruan, hingga
berujung pada penegasan tentang keterlupaan manusia. Progresi ini menunjukkan
bahwa secara sengaja membangun pola argumentasi yang mengundang pembaca
untuk masuk ke dalam perenungan rohani yang mendalam. Kontribusi penelitian ini
terletak pada penekanan bahwa memahami hebel di bagian prolog secara utuh adalah
kunci untuk menafsirkan pesan kitab Pengkhotbah secara keseluruhan, sekaligus
memberikan kerangka teologis yang dapat digunakan untuk menghubungkan teks
kitab ini dengan realitas kehidupan modern yang tetap bergulat dengan isu kefanaan,
pemaknaaan hidup, serta relasi dengan Allah.

Dengan demikian, kitab Pengkhotbah memberikan suatu kebermanfaatan bagi
kehidupan gerejawi yang memperlengkapi dan mendampingi jemaatnya masing-
masing mengenai pergumulan anggota jemaat sebagai titik awal untuk menuju
perjumpaan dengan Allah. Gereja sebagai ruang kontemplatif, sebaiknya secara
relevan mengajarkan prinsip-prinsip kitab Pengkhotbah di tengah-tengah
masyarakat pada era masyarakat 5.0 yang terjebak pada budaya instan, siklus

konsumerisme dan krisis mengenai pemakna hidup yang berhubungan kepada Allah.

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia ... 150



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

KESIMPULAN

Dari hasil temuan terakhir bahwa penemuan ini membuka ruang kajian yang
lebih luas mengenai konsep Hebel dalam kitab ini maupun kitab hikmat lain termasuk
intertekstualitasnya, penelitian ini juga bisa dikaitkan dengan konteks teologi
pastoral atau praktikal.

Penelitian ini menyajikan prolog kitab ini dari Pengkhotbah 1:2-11 sebagai
bentuk fondasi bagi pembaca kitab ini. Qoihelet mencoba mengajak pembaca dalam
berefleksi terhadap kehidupan yang sedang dijalani, meskipun sekilas model kitab ini
bernada skeptis dan seringkali mengundang kesalahpahaman dalam memahami kitab
ini, tetapi dalam hal ini Penulis meneliti bagian prolog kitab ini dengan konsep Hebel
di dalamnya yang memberikan pemahaman baru.

Pengkhotbah 1:2-11 berfungsi sebagai fondasi teologis yang menetapkan
kerangka berpikir kitab secara keseluruhan. Melalui analisis tematis, penelitian ini
menemukan bahwa pernyataan hebel pada ayat 2 tidak sekadar ungkapan pesimisme,
melainkan bentuk kredo teologis yang secara sengaja membongkar ilusi makna
kehidupan yang dibangun di luar Allah. Penelitian ini bertujuan mengajak pembaca
untuk mengalihkan orientasi hidup dari pencarian esensi hidup yang berbasis

duniawi menuju relasi yang intim dengan Allah.

KEPUSTAKAAN

Alkitab: Terjemahan Baru (Terjemahan). (1974). Jakarta: Lembaga Alkitab Indonesia
(LAD).

Bartholomew, C. G. (2009). Ecclesiastes. Baker Acadaemic.
Belcher Jr., R. P. (2014). A Study Commentary on Ecclesiastes 1:1-11. 73.

Biwul, ]J. K. T. (2017). The use of hebel in Ecclesiastes: A political and economic
reading. HTS Teologiese Studies/Theological Studies, 73(3), 1-10.
https://doi.org/10.4102 /hts.v73i3.4571

Fox, M. V. (1989). Qohelet and His Contradiction. Sheffield Academic Press.

Fox, M. V. (1999). A Time to Tear Down and a Time to Build Up: A Rereading of
Ecclesiastes. Wm. B. Eerdmans Publishing Co.

Gibson, D. (2017). Living life Backward: How Ecclesiastes Teaches Us to Live in light of
the End. Wheaton, Illinois: Crossway.

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 151



Jurnal Kala Nea, Vol. 6, No. 2, Desember 2025

Gossett, B. (2020). Purpose in a Meaningless World: An Exploration of the Meaning of
“Hebel” in the Book of Ecclesiastes.

Holladay, W. L. (2000). A Concise Hebrew and Aramaic Lexicon of the Old Testament.
Grand Rapids: William B. Eerdman’s.

Hubbard, D. A. (1991). Mastering the Old Testament: Ecclesiastes, Song of Songs. Word
Publishing Group.

Huovila, K, & Lioy, D. (2019). The meaning of hebel in Ecclesiastes. Conspectus (South
African Theological Seminary), 27(March), 35-49.

Jarick, J. (2003). Ecclesiastes among the sages and skeptics. Ashgate Publishing.

Kiamani, A., & Sualang, F. Y. (2023). Memahami Makna Frasa Kesia-Siaan “(Hebel) Di
Bawah Matahari” Berdasarkan Kitab Pengkhotbah 4:7 Dalam Takut Akan Tuhan.
Jurnal Excelsis Deo, 7(2), 1-17.
https://doi.org/https://doi.org/10.51730/ed.v7i2.141

Longman III, T. (1997). The Book of Ecclesiastes. William B. Eerdmans Publishing
Company.

Manusiwa, J. H. M., & Sualang, F. Y. (2024). “Negasi dan Harmoni Pesimisme:” Studi
Eksposisi Pengkhotbah 1:12-18 dan Manfaat Hikmat Amsal. Jurnal Teologi Dan
Pelayanan Kerusso, 9(2), 209-223. https://doi.org/10.33856/kerusso.v9i2.411

Mokoena, L. L. D. (2019). Another Meaning Is Possible: A Re-Reading Of Hebel In
Qohelet By A Thesis Submitted In Fulfilment Of The Requirements For The Degree
Doctor Philosophea ( Phd ) In Old Testament Studies In The Faculty Of Theology
And Religion At The University Of Pretoria. (December).

Osborne, G. R. (2012). Spiral Hermeneutika: Pengantar Komprehensif bagi Penafsiran
Alkitab (Cetakan pe). Surabaya: Momentum Christian Literature.

Scott, R. B. Y. (1965). Proverbs and Ecclesiastes. Philadelphia: Anchor Bible.
Singgih, E. G. (2021). Tafsir Kitab Pengkhotbah. Jakarta: BPK gunung mulia.

Sualang, F. Y. (2019). Prinsip-Prinsip Hermeneutika Genre Hikmat dalam Kitab Amsal:
Suatu Pedoman Eksegesis. Jurnal PISTIS, 1(0ld Testament, Genre of Wisdom,
Hermeneutics), 93-112. https://doi.org/10.31227 /osf.io/xmk6h

Susanta, Y. K. (2017). Memahami Kesia-sian dalam Kitab Pengkhotbah. DUNAMIS:
Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen, 2(1).

Tobing, G. L. (2024). Teologi Kesia-siaan Menurut Kitab Pengkhotbah.

E. S. B. Silalahi dan F. Y. Sualang, “Optimisme Kosong dalam Kehidupan Manusia”... 152



